

حولة ماليزيا وزارة التعليم العاليي (MOHE) جامعة المدينة العالمية كلية اللغات - قسم الأحرب العربي والنقد الأحربي

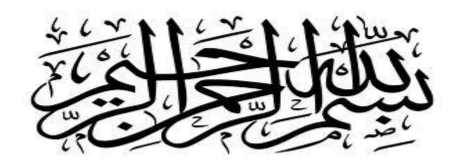
# المعارضات الشعرية في الأدب العربي النيجيري ، ( إنتاج أدباء صوكوتو وكنو نموذجًا ) دراسة وصفية تحليلية ناقدة

بحث تكميلي مقدم لنيل درجة ( الماجستير ) في الأدب العربي والنقد الأدبي

إعداد الباحث : نور سعيد الرقم المرجعي : MAL123Ax748

تحت إشراف: الأستاذة المساعدة / الدكتورة نهلة عبد الكريم الحرتاني قسم الأدب العربي والنقد الأدبي – كلية اللغات

1434 هـ / 2013 م



# صفحة الإقرار

أقرّت جامعة المدينة العالمية بماليزيا بحث الطالب : نور سعيد تحت رئاسة الأسماء الآتية: The dissertation of NURA SA'IDU has been approved by the following:

|            | S      | uper | visor  | ئىرف                              | المنا                |                        |
|------------|--------|------|--------|-----------------------------------|----------------------|------------------------|
| Int        | ornal  | Fran | nin or | ـــــــــــــــــــــــــــــــــ | <br>ت <i>حن ال</i> ا | المما                  |
| 11110      |        |      | Li .   | •                                 |                      |                        |
| ––<br>Exte | rnal I | Exam | iner   | خلي                               | ين الدا              | —-<br><del>≥:</del> ss |
|            |        |      |        |                                   |                      |                        |

## إقرار

أقررتُ بأنّ هذا البحث من عملي الخاص، قمتُ بجمعه ودراسته، والنقل والاقتباس من المصادر والمراجع المتعلقة بموضوع البحث.

اسم الطالب: نور سعيد

التوقيع: ------

التاريخ : ------

## **DECLARATION**

I HERBY DICLARE THAT THIS DISSERTATION IS THE RESULT OF MY OWN INVESTIGATION, EXCEPT WHERE OTHERWISE STATED

| Name of st | udent: NURA SA'IDU. |
|------------|---------------------|
| Signature: |                     |
| Date:      |                     |

#### جامعة المدينة العالمية

إقرار بحقوق الطبع وإثبات مشروعية الأبحاث العلمية غير المنشورة حقوق الطبع 2014 © محفوظة

نور سعید

المعارضات الشعرية في الأدب العربي النيجيري، ( إنتاج أدباء صوكوتو وكنو نموذجا ) دراسة وصفية تحليلية ناقدة

لا يجوز إعادة إنتاج أو استخدام هذا البحث غير المنشور في أي شكل أو صورة من دون إذن المكتوب من الباحث إلا في الحالات الآتية:

- يمكن الاقتباس من هذا البحث والغزو منه بشرط إشارة إليه.
- يحق لجامعة المدينة العالمية ماليزيا الاستفادة من هذا البحث بمختلف الطرق وذلك لأغراض تعليمية، وليس لأغراض تجارية أو تسوقية.
- يحق لمكتبة الجامعة العالمية بماليزيا استخراج النسخ من هذا البحث غير المنشور إذا طلبتها مكتبات الجامعات، ومراكز البحوث الأخرى.

|          | أكدّ هذا الإقرار : نور سعيد |
|----------|-----------------------------|
| التاريخ: | التوقيع:                    |

#### ملخص البحث

موضوع هذا البحث هو: "المعارضات الشعرية في الأدب العربي النيجيري، إنتاج أدباء صوكوتو وكنو موضوع هذا البحث في إطاره مقدمة وثلاثة فصول وحاتمة.

ناقش الباحث في الفصل الأول، مفهوم المعارضة في الشعر العربي، حيث تتبع تراث الأدب العربي قديمه وحديثه فاستخرج من منثوره أقوال الأدباء تجاه هذا الفن، وآراء بعض الباحثين فيه، ثم أخذ الباحث يلقي الضوء على التراث الشعري في نيجيريا، وكيف تأثر هذا الشعر بشعر الشعراء العرب القدامي والمحدثين، وتناول أيضا الحديث عن مفهوم هذا الفن لدى أدباء صوكوتو وكنو.

وأما الفصل الثاني، فعبارة عن دراسة نماذج من المعارضة حسب الأغراض الشعرية، وقد حاول الباحث في هذا الجانب الأدبي تحليل ما حصل عليه من النصوص الشعرية حسب غرض المدح في دالية النابغة الذبياني، ودالية الشيخ محمد الناصر كبر، ثم الموازنة بين النصين.

كما تناول الحديث عن المديح النبوي في دالية الشيخ عثمان بن فودي، ودالية الشيخ عبد الله بن فودي، ثم أتبع ذلك بالموازنة بين النصين، وقام الباحث أيضا بعرض نصوص أخرى حسب غرض الوصف في هائية عبد الرحيم البرعي اليمني، وهائية الشيخ محمد قن الغسوي، وبعد ذلك كلّه قام بعرض النصوص وتحليلها والموازنة بينها .

أمّا الفصل الأخير، فإنّه يتطرق للحديث عن دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض الفخر، والحب الإلهي، تناول الباحث غرض الفخر في رائية أبي فراس الحمداني، ورائية الشيخ محمد البخاري، وذلك بعرض النصوص وتحليلها ثم الموازنة بين النصين.

أما المحور الأخير فإنّه يمس جانب الحبّ الإلهي في كافية ابن الفارض، وكافية الشيخ أبي بكر عتيق، ثم الموازنة بين النصين .

#### **ABSTRACT**

The topic of this research is: Poetic Comparisons in Nigerian Arabic Literature, the Works of Sokoto and Kano literary heavyweights as case study (Descriptive, Critical Analytical Study), and it contains three chapters and conclusion.

In the first chapter the researcher discusses the definition of comparison in Arabic poetry at which he surveys the traditional and modern Arabic literature and heritage from which he deduces prosaic of the literary figures of this art, and the opinions of some of the researchers about this technique. He then explains the tradition of poetry in Nigeria and how it is influenced by the traditional and modern Arab poets. He shades more lights on this concept to the Sokoto and Kano literary heavyweights.

Chapter two is an examination of the case study of comparison based on the poetic themes. In this part the researcher tries to analyze poetic texts based on theme of: eulogy in the Daliyya of Nabigah Az-Zubyany and that of Sheikh Muhammad An-Nasir Kabara, and then compares between the two texts.

The researcher also talks about the eulogy of the noble Prophet (Peace Be Upon Him) in the Daliyyah of Sheikh Usman bin Fodi and that of Sheikh Abdullahi bin Fodi, and then he follows this with comparison between the texts. The researcher also brings forth, for analysis, other texts based on the theme of description in the Ha'iyyah of Abdur-Rahim Albar'iy Al-Yamany, and that of Sheikh Muhammad bin Al-Ghasawy, after all this, he analyses the texts and compares the texts.

The last chapter is an analysis of the case study of some literary comparison based on the theme of pride, and mysticism. The researcher talks about the theme of pride in the Ra'iyyah of Abu Firas Al-Hamdany, and that of Sheikh Muhammad Al-Bukhari, he does this by presenting the texts, analyzing and comparing them.

The last part of the research presents the theme of mysticism or "Allah's Love", in Ibn Alfaridh's Kafiyyah, and that of Sheikh Abubakar Atiq, and then analysis of them.

## الشكر والتقدير

الحمد لمن سمك السموات وبسط الأرضين، والثناء عليه ثناء يليق بوجهه الكريم، وأصلّي وأسلم على نبيّه الكريم.

أتقدم بالشكر والتقدير إلى معالي مدير جامعة المدينة العالمية الأستاذ الدكتور: محمد بن خليفة بن على التميمي لسعيه في سبيل تحقيق راحة الطلاب في الجامعة، فجزاه الله تعالى خير الجزاء.

كما يسرّني أن أقدم جزيل شكري وتقديري إلى الأستاذة المساعدة رئيسة قسم الأدب العربي والنقد الأدبي الدكتورة: نهلة عبد الكريم الحرتاني، فهي التي أخذت بيدي إلى الخير وإلى النجاح وتكرّمت بالإشراف على هذا البحث المتواضع، لقد وجدت فيها من الإشفاق والإحسان والتشجيع ما لم أجده في أحد سواها، فالله تعالى يجزيها خير الجزاء، ويغفر لها خطاياها، ويحفظها، ويغفر لوالديها إنّه هوالغفور الرحيم.

كما لا أنسى أن أقدم جزيل شكري إلى كلية اللغات، وجميع الأساتذة بكلية اللغات خاصة، وجميع الأساتذة بجامعة المدينة العالمية عامة، والشكر موصول لعمادة الدراسات العليا.

ولا يفوتني أن أقدم خالص الشكر والتقدير إلى حاكم ولاية كنو حاليا: الدكتور رابع موسى كونكوسو، وهو الذي أمدني بمنحة لمواصلة هذه الدراسة، فالله يجزيه خير الجزاء.

وأخيراً أشكر كل من مدّ إليّ يد المعونة والمساعدة والتشجيع من زملائي وإخواني، من أجل نجاح هذا المشروع العلمي المتواضع.

أسأل الله تعالى أن يجزي الجميع كلّ خير .

## الإهداء

أهدي هذا البحث المتواضع إلى والديّ، وفاء وتقديراً لحقّهما عليّ، اللهم ارحمهما كما ربياني صغيرا، واجعل الجنة مثواهما ومثوانا .

آمين آمين

## فهرس المحتويات

| الصفـــحات: | الموضوعات:           | الأرقام |
|-------------|----------------------|---------|
|             | صفحة العنوان.        | -1      |
| ب           | صفحة البسملة.        | -2      |
| ت           | صفحة الإقرار.        | -3      |
| ث           | إقرار .              | -4      |
| خ           | Declaration          | -5      |
| ۲           | الإقرار بحقوق الطبع. | -6      |
| خ           | ملخص البحث.          | -7      |
| د           | Abstract             | -8      |
| ذ           | كلمة الشكر والتقدير. | -9      |
| ر           | الإهداء.             | -10     |
| j           | فهرس المحتويات.      | -11     |
| 1           | مــقدمــة.           | -12     |
| 1           | إشكالية البحث.       | -13     |
| 2           | أهداف البحث.         | 14      |
| 2           | أهمية البحث.         | -15     |
| 3           | الدراسات السابقة.    | -16     |
| 5           | حدود البحث.          | -17     |
| 5           | منهج البحث.          | -18     |

| <del> </del> |                                                                 |    |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|----|
| -19          | هيكل البحث.                                                     | 5  |
| -20          | تقسيمات البحث.                                                  | 5  |
| -21          | الفصل الأول: مفهوم المعارضة في الشعر العربي، والشعر العربي      | 8  |
|              | النيجيري، وتأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي .                  |    |
| -22          | المبحث الأول .                                                  | 9  |
|              | المطلب الأول : مفهوم المعارضة في الشعر العربي .                 |    |
| -23          | المطلب الثاني : فنون أخرى شبيهة بالمعارضة .                     | 13 |
| -24          | المطلب الثالث : آراء بعض الباحثين في فن المعارضة .              | 16 |
| -25          | المبحث الثاني .                                                 | 19 |
|              | المطلب الأول : الشعر العربي النيجيري .                          |    |
| -26          | المطلب الثاني : تأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي .             | 22 |
| -27          | المطلب الثالث: مفهوم فن المعارضة لدى أدباء صوكوتو وكنو.         | 27 |
| 28           | الفصل الثاني: دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض المدح،            | 30 |
|              | والمديح، والوصف .                                               |    |
| -29          | المبحث الأول : المدح في دالية الشيخ عثمان بن فودي، ودالية       | 31 |
|              | الشيخ عبد الله بن فودي، والموازنة بين النصين .                  |    |
| -30          | المطلب الأول : دالية النابغة الذبياني .                         | 31 |
| -31          | المطلب الثاني : دالية الشيخ محمد الناصر كبر .                   | 33 |
| -32          | المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.                             | 35 |
| -33          | المبحث الثاني : المديح في دالية الشيخ عثمان بن فودي، ودالية     | 38 |
|              | الشيخ عبد الله بن فودي، والموازنة بين النصين .                  |    |
| -34          | المطلب الأول : دالية الشيخ عثمان بن فودي .                      | 38 |
|              |                                                                 |    |
| 35           | المطلبالثاني : دالية الشيخ عبد الله بن فودي .                   | 41 |
| -36          | المطلب الثالث: الموازنة بين النصين .                            | 44 |
| -37          | المبحث الثالث : الوصف في هائية عبد الرحيم البرعي اليمني، وهائية | 46 |
|              | محمد قن الغسوي، والموازنة بين النصين .                          |    |
|              | 1                                                               |    |

| 46 | المطلب الأول : هائية عبد الرحيم البرعي اليمني .              | -38  |
|----|--------------------------------------------------------------|------|
| 48 | المطلب الثاني : هائية محمد قن الغسوي .                       | -39  |
| 50 | المطلب الثالث : الموازنة بين النصين .                        | -40  |
| 51 | الفصل الثالث : دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض الفخر،        | -41  |
|    | والحب الإلهمي .                                              | 10   |
| 52 | المبحث الأول: الفحر في رائية أبي فراس الحمداني، ورائية الشيخ | -42  |
|    | محمد البخاري، والموازنة بين النصين .                         |      |
| 52 | المطلب الأول : رائية أبي فراس الحمداني .                     | - 43 |
| 55 | المطلب الثاني : رائية الشيخ محمد البخاري .                   | - 44 |
| 58 | المطلب الثالث: الموازنة بين النصين .                         | - 45 |
| 60 | المبحث الثاني: الحب الإلهي في كافية ابن الفارض، وكافية الشيخ | - 46 |
|    | أبي بكر عتيق، والموازنة بين النصين .                         |      |
| 60 | المطلب الأول : كافية ابن الفارض .                            | - 47 |
| 63 | المطلب الثاني : كافية الشيخ أبي بكر عتيق .                   | - 48 |
| 66 | المطلب الثالث : الموازنة بين النصين .                        | - 49 |
| 68 | الخاتمة .                                                    | - 50 |
| 68 | النتائج .                                                    | - 51 |
| 69 | التوصيات .                                                   | - 52 |
| 70 | قائمة المصادر والمراجع .                                     | - 53 |

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، وأصلّي وأسلّم على مبلّغ الرسالة السماوية فصيح اللسان البشير النذير بأوامر الله ونواهيه، ولم يزل يسأل ربّه متطلبات أمتّه راجيا من الله تعالى أن يمنّ عليهم ويرشدهم إلى أفضل الطرق والأساليب صلوات الله وسلامه عليه وآله وأصحابه وسلّم تسليما كثيرا .

#### أما بعد:

فهذا بحث بعنوان: ( المعارضات الشعرية في الأدب العربي النيجيري، إنتاج أدباء صوكوتو وكنو غوذجا، دراسة وصفية تحليلية ناقدة )، أقدمها لقسم الأدب العربي والنقد الأدبي، جامعة المدينة العالمية ماليزيا، للحصول على درجة الماجستير.

لاشك أن الأدب النيجيري لم ينل حظه من الدراسات الأدبية، على الرغم من شمول الحضارة الإسلامية، وهذه الحضارة قد رفعت عز المسلمين في نيجيريا، وعلى هذا سوف يتناول هذا البحث حول المعارضات الأدبية في تراث الشعر النيجيري، وهذا الفن من الفنون التي لم تتناولها أقلام كتابنا النيجيريين في بحث ميداني متميز، على الرغم من أهميته وأثره في أدبنا، فهذا البحث إن شاء الله سوف يقوم بإماطة اللثام عن هذا الفن.

ومن هنا جاء اهتمام الباحث ليقوم بالكتابة عن هذا الموضوع، وذلك لإدراك الباحث أهمية التركيز على إنتاجات أدباء صوكوتو وكنو الأدبية الذين كانت لهم إسهامات في فن المعارضة، وذلك لإظهار مدى طول ذراع أدبائنا وسعة باعهم في الإلمام بمرامى اللغة العربية.

ومن ثم يتجلى لنا ما للأدب العربي - وخاصة الشعر - من مكانة عظيمة وآثار ملموسة في الأدب العربي النيجيري، مع الاعتقاد أنّ كلّ ذلك يساعد في الحفاظ على كيان تراثنا الأدبي.

## إشكالية البحث:

كما هو معروف لكل بحث علمي إشكالية تدعو إلى حلّها، وإشكالية هذا البحث تكمن في عدم تركيز الباحثين على دراسة فن المعارضة في الأدب النيجيري، كون هذه الدراسة لفن المعارضة الأدبية مما يجدر التركيز عليه، وهو لبنة قيّمة في تاريخ الأدب العربي عامة والنيجيري خاصة على اختلاف عصوره.

ومن هنا يود الباحث أن يكشف ويظهر هذه الأسرار الكامنة في الشعر العربي النيجيري بغية الوصول إلى ما لأدبائنا من إنتاجات أدبية قيّمة في فن المعارضات.

وعلى هذا يمكن أن تتلخص أسئلة البحث في النقاط الآتية :

الأدب بالمعارضة في الشعر النيجيري العربي، وما مدى تأثيره في تطوير هذا الأدب -1

2 هل هذا الفن ( فن المعارضة ) موجود ضمن إنتاجات أدبائنا الأدبية -2

#### أهداف البحث:

هذا البحث إن شاء الله يهدف إلى تذليل الصعاب في طريق الباحثين للحصول على مراجع لأدبنا النيجيري، إذاً فهو يحاول قدر الإمكان أن يأخذ بأيديهم كي يضعها على تراثنا الأدبي الضخم والذي أورده أدباؤنا النيجيريين .

وتندرج الأهداف تحت النقاط الآتية:

التعرف على مدى تأثر الشعر العربي النيجيري بالشعر العربي. -1

. ( المعارضة ) التعرف على مدى طول ذراع الأدباء النيجيريين تجاه هذا الفن ( المعارضة ) -2

## أهمية البحث:

وتتمثل أهمية هذا البحث فيمايأتي:

- دراسة المعارضة الأدبية نافع من عدة وجوه؛ فهو كشف عن فن من فنون الشعر العربي له قيمته، وله شعراؤه، وله آثاره في تهذيب النفوس .
  - -2 معرفة تطور الأدب النيجيري من القرن الثامن عشر إلى القرن العشرين .
- 3 إيقاظ همم الباحثين في القيام بمراجعة ما استخدم من تراثنا العربي مبرزين لمحاسنه الأدبية ومظهرين لجماله الفني .
- 4 إثراء طلاب اللغة العربية وإفادتهم بها إفادة تامة، كذلك مساعدتهم في الوقوف على موارد أدبائنا الفنية ومصادرهم الأدبية؛ الأمر الذي يعين في الحكم على إنتاجاتهم الأدبية.

#### الدراسات السابقة:

يعتقد الباحث أن هذا البحث هو الخطوة الأولى في سبيل الدراسة والبحث، فموضوع هذا البحث موضوع مغاير ومخالف كل الاختلاف عن الموضوعات التي عالجها بعض الباحثين في الحقل الأدبي النيجيري الصوكوتوي والكنوي، فإذا تحقق للباحث كل ذلك فإنه بلاشك قد قام بإضافة عملية في الميدان الأدبي.

ومهما يكن من أمر، فإنيّ قد رأيت بحوثًا لها علاقة بموضوع هذا البحث، وهي كالآتي:

1-" المعارضات الشعرية في الأدب العربي الحديث، الشعر الموريتاني نموذجا، دراسة نقدية في وصف الأسلوب الشعري في الأدب العربي الحديث " رسالة دكتوراه للباحث أبوه ولد أعمر، رئيس قسم اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب جامعة نواكشوط، سنة ( 2010 م)، الفصل الثالث من الرسالة.

أ – التمهيد يعرض لشعر المعارضات في الأدب العربي.

ب - المبحث الأول شعر المعارضات في الأدب العربي الحديث.

ج - المبحث الثاني شعرر المعارضات في الأدب المرتاني الحديث.

ووجه العلاقة التي بين هذه الدراسة وبحثي هو دراسة ( فن المعارضة )، أي أنهما يتّفقان في الموضوع، ويختلفان في النماذج، فرسالته تتناول بعض نماذج من الشعراء الموريتانيين الذين كانت لهم إسهامات في المعارضة، بينما بحثتى يدور حول إنتاجات أدباء صوكوتو وكنو .

2 - بحث بعنوان : " الفن الشعري في تزيين الورقات لعبد الله بن فودي النيجيري " ، للدكتور عيسى ألبي أبوبكر، قسم اللغة العربية، جامعة إلورن نيجيريا.

فبحثه يتناول الحديث عن الجوانب الفنية الجمالية والملامح البيانية في ديوان (تزيين الورقات) لعبد الله بن فودي، بينما بحثي يدور حول فن المعارضات إنتاج أدباء صوكوتو وكنو، ومن بين الأدباء عبد الله بن فودي، حيث يتناول الباحث داليته في جانب الدراسة.

5 - كتاب " تاريخ المعارضات الشعر العربي "، لدكتور محمد محمود قاسم، الناشر دار الفرقان، سنة 1972 م، تناول الكاتب الجانب التاريخي للمعارضة في الشعر العربي، بينما بحثي يتناول بعض نماذ من المعارضة إنتاج أدباء صوكوتو وكنو.

4- كتاب بعنوان: " المعارضات في الشعر الأندلسي، دراسة نقدية موازنة " ، تاليف يونس طُرُكي سلّوم البخاري، دار الكتب العلمية بيروت، سنة 2008 م، وبالأصل رسالة تقدم بما المؤلف إلى محلس كلية الآداب في جامعة الموصل، سنة 1988 م، وهي جزء من متطلبات درجة الماجستير في اللغة العربية وآدابما.

فررسالته تتناول نماذج من المعارضة حول إنتاج شعراء الأندلس، وأما بحثي يتناول نماذج من المعارضة حول إنتاجات أدباء صوكوتو وكنو.

5 – النتاسل المعارضات في الشعر الناصري، لأبو حِسْمَ، فدراسته تناولت جانب معارضة الناصريون وما أسهموا فيه، وأما بحثى هذا مختص من نماذج أدباء نيجيريا مدينتي صوكوتو وكنو.

-4 جث بعنوان : " فن النقائض الشعرية عند علماء كنو من سنة 1950 م -1980 م " بحث تكميلي لنيل شهادة الماجستير في اللغة العربية بجامعة " جوس " نيجيريا، إعداد الطالب : شيخ عثمان بن أحمد، سنة 1992 م .

5 بعض علماء كنو الحياة الأدبية والروحية لدى بعض علماء كنو الحياة الأدبية والروحية لدى بعض علماء كنو نيجيريا " بحث مقدم لنيل شهادة الماجستير في اللغة العربية بجامعة " بايرو " كنو نيجيريا، إعداد الطالب: محمد آدم أبوبكر، سنة 1995 م .

وأما عن العلاقة بين بحثي هذا وبين هاتين الدراستين المتقدمتين هو: أن الدراسة الأولى ل( فن النقائض ) لها علاقة وطيدة مع فن المعارضة، وذلك للمشابحة بين الفنين، الأمر الذي جعل البعض يحملون الثاني على معنى الأول أو العكس، فمراجعة ذلك البحث تعين الباحث في استخراج أوجه الاختلاف بين الفنين .

أما بالنسبة للدراسة الثانية، فلها علاقة ببحثي هذا من حيث بيان أوجه تأثر الأدب العربي النيجيري بالتراث الشعري العربي .

ومهما يكن من أمر، فإنّ دراستي هذه مختلفة عن دراسات أخرى سبقتها من حيث كونها دراسة متخصصة في الأدب النيجيري، ففن المعارضة الأدبية هو مناط هذا البحث، وموازنة النصوص هي لبّها .

#### حدود البحث:

يدور هذا البحث حول الشعر العربي في مدينة صوكوتو وكنو، مع الاهتمام الخاص بما قام به شعراء هاتين المدينتين من معارضة للشعراء العرب وغيرهم، وسوف يكتفي الباحث باختيار بعض النماذج، ثم دراستها وتحليلها تحليلا أدبيا، وذلك لعقد الموازنة بين النصوص.

#### منهج البحث:

أما بالنسبة للمنهج المتبع في هذا البحث، فإنّ البحث يكلف صاحبه جمع شتات هذا الفن وتنظيمه في صورة تعين الباحث على الدراسة من خلال منهج وصفي، ثم يتبع ذلك التحليل الأدبي لنماذج مختارة من عينات هذا البحث لعقد موازنة بين النصوص، لتظهر أمام الباحثين براعة أدباء نيجيريا في معارضة غيرهم من الشعراء .

وبالنظر إلى طبيعة هذا الموضوع الذي يتطلب عرض النصوص ودراستها ثم الكشف عن أوجه التماثل بين النصين المعارِض و المعارض، فبسبب هذا وذاك اخترت" المنهج الوصفي التحليلي ".

## هيكل البحث:

يتضمن هيكل هذا البحث: المقدمة، وإشكالية البحث، وأهداف البحث، وأهمية البحث، والدراسات السابقة، وحدود البحث، ومنهج البحث، وتقسيمات البحث، ثم الخاتمة، وذكر قائمة المصادر والمراجع، وأحيرا تأتي فهارس البحث.

## تقسيمات البحث:

تم تقسيم هذا البحث بعد المقدمة إلى ثلاثة فصول وخاتمة، وذلك على النحو الآتي :

الفصل الأول: مفهوم المعارضة في الشعر العربي، والشعر العربي النيجيري، وتأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي، ويحتوي على مبحثين:

المبحث الأول: يتضمن الحديث عن مفهوم المعارضة في الشعر العربي، وفنون أخرى شبيهة بالمعارضة، وآراء بعض الباحثين في فن المعارضة، ويحتوي على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم المعارضة في الشعر العربي.

المطلب الثاني : فنون أخرى شبيهة بالمعارضة .

المطلب الثالث: آراء بعض الباحثين في فن المعارضة.

المبحث الثاني: يتناول الحديث عن الشعر العربي النيجيري، وتأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي، ومفهوم فن المعارضة لدى أدباء صوكوتو وكنو، ويضمّ ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الشعر العربي النيجيري.

المطلب الثاني : تأثّر الشعر النيجيري بالشعر العربي .

المطلب الثالث: مفهوم فن المعارضة لدى أدباء صوكوتو وكنو.

الفصل الثاني : يتناول دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض المدح، والوصف ، ويحتوي على ثلاثة مباحث :

المبحث الأول: المدح في دالية النابغة الذبياني، ودالية الشيخ محمد الناصر كبر، والموازنة بين النصين.

المطلب الأول: داليّة النابغة الذبياني .

المطلب الثاني: داليّة الشيخ محمد الناصر كبر.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

المبحث الثاني: المدح في دالية الشيخ عثمان بن فودي، ودالية الشيخ عبد الله بن فودي، والموازنة بين النصين .

المطلب الأول: داليّة الشيخ عثمان بن فودي.

المطلب الثاني: داليّة الشيخ عبد الله بن فودي.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

المبحث الثالث: الوصف في هائية عبد الرحيم البرعي اليمني، وهائية الشيخ محمد قنّ الغسوي، والموازنة بين النصين .

المطلب الأول: هائية عبد الرحيم البرعي اليمني .

المطلب الثاني: هائيّة الشيخ محمد قن الغسوي.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

الفصل الثالث: دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض الفخر، والحبّ الإلهي، ويحتوي على مبحثين:

المبحث الأول : الفخر في رائية أبي فراس الحمداني، ورائية الشيخ محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي، والموازنة بين النصين .

المطلب الأول: رائية أبي فراس الحمداني.

المطلب الثاني : رائية الشيخ محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي .

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

المبحث الثاني: الحبّ الإلهي في كافيّة ابن الفارض، وكافيّة الشيخ أبوبكر عتيق، والموازنة بين النصين.

المطلب الأول: كافيّة ابن الفارض.

المطلب الثاني : كافيّة الشيخ أبو بكر عتيق .

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

الخاتمة : وتشتمل على أهمّ نتائج البحث والتوصيات.

## الفصل الأول

مفهوم المعارضة في الشعر العربي، والشعر العربي النيجيري، وتأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي، ويحتوي على مبحثين:

المبحث الأول: يتضمن الحديث عن مفهوم المعارضة في الشعر العربي، وفنون أخرى شبيهة بالمعارضة، وآراء بعض الباحثين في فن المعارضة، ويحتوي على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم المعارضة في الشعر العربي .

المطلب الثاني : فنون أخرى شبيهة بالمعارضة .

المطلب الثالث: آراء بعض الباحثين في فن المعارضة.

المبحث الثاني: يتناول الحديث عن الشعر العربي النيجيري، وتأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي، ومفهوم فن المعارضة لدى أدباء صوكوتو وكنو، ويضمّ ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الشعر العربي النيجيري.

المطلب الثاني: تأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي.

المطلب الثالث: مفهوم فن المعارضة لدى أدباء صوكوتو وكنو.

## المبحث الأول

يدرس هذا المبحث مفهوم المعارضة في الشعر العربي، وفنون أخرى شبيهة بالمعارضة، وآراء بعض الباحثين في فن المعارضة، ويندرج تحت هذا الموضوع ثلاثة مطالب:

## المطلب الأول: مفهوم المعارضة في الشعر العربي.

أ – المفهوم اللغوي: إن للمعارضة في اللغة معان متعددة، وقد حاول أرباب اللغة قديما وحديثا تحديد مدلولها: قال ابن منظور: "المعارضة: من عارضه في السير إذا سار حياله وحاذاه، وعارضه بمثل ما صنع، أي أتى بمثل ما أتى به، وفعل مثل ما فعل، وهذه المسألة عروض هذه أي نظيرها، ومعارضة الكلام ومعارضيه كلام يشبه بعضه بعضا، والمعارضة المباراة 1".

ويقول الفيروز أبادي: عارضه: جانبه وعدل عنه، وسار حياله، وعارض الكتاب؛ قابله، وأخذ في عروض من الطريق، وعارض الجنازة: أتاها معترضا في بعض الطريق ولم يتبعها من منزله، وعارض فلانا بمثل صنيعه: أتى إليه مثل ما أتى، ومنه المعارضة كأن عرض فِعله كعَرْضِ فعله 2 " .

وهذه خلاصة المعنى اللغوي، وهو حسّي أولا في السير والعمل، ومعنوي في القول ونحوه . وقال على بن محمد الجرجاني : " المعارضة لغة : هي المقابلة على سبيل الممانعة 3" .

فهذا المدلول اللغوي للمعارضة يعيننا - إلى حدّ كبير - في إدراك مدلولها الفني، والذي يقوم عليه بحثنا هذا إن شاء الله .

ب - المفهوم الاصطلاحي: لقد استعملت كلمة (المعارضة) قديما للدلالة على الجحاراة والمحاكاة في الشعر والنثر على حدّ سواء، فقد ورد في كتاب الأغاني أن أبا عبيدة والأصمعي كانا يقولان عن عدي بن زيد: "عدي بن زيد في الشعراء بمنزلة سهيل في النجوم يعارضها ولا يجري معها مجراها 4 ".

<sup>(1)</sup> ابن منظور ، أبو الفضل ، جمال الدين بن محمد ، **لسان العرب** ، ط 3 ( دار الصادر ، بيروت ، 1994 م ) ، مادة " عرض "، 7 / 167.

<sup>(2)</sup> الفيروز آبادي ، مجد الدين ، القاموس المحيط ، (دار الفكر ، 1420 هـ - 1994 م ) ، مادة " عرض " ، 581 .

<sup>(3)</sup> الجرجاني ، على بن محمد السيد الشريف ، معجم التعريفات ، ( دار الفضيلة ، القاهرة د.ت)، مادة " عرض " ، 184 .

<sup>(4)</sup> أبو الفرج الأصفهاني ، ا**لأغاني** ، ط(2) ، (دار الفكر – بيروت د.ت) ، (2) .

وفي العمدة لابن رشيق: " ولما أرادت قريش معارضة القرآن عكف فصحاؤهم الذين تعاطوا ذلك على لباب البر وسلاف الخمر ولحوم الضأن والخلوة أ"، قصد بالمعارضة المحاكاة .

وعلى هذا التعريف يُلمس أن المعارضة قد تكون في الشعر كما تكون في النثر الفني ؟ إلا أن بحثنا هذا مقتصر على الجانب الشعري منه تاركين الجانب الآخر لباحث لاحق.

فنجد الدكتور طه وادي يعبّر عن المعارضة من "حيث يقدم الشاعر الجديد قصيدة تدور على الإطار العروضي نفسه للقصيدة المعارضة بالإضافة إلى تقارب موضوعي يتصل بمضمون القصيدتين. وهذه الظاهرة الأدبية قديمة في تراثنا العربي على مستوى الإبداع والنقد 2 " .

أما مجدي وهبة في معجمه فهو يعرّف المعارضة بقوله: " أن يحاكي الأديب في أثره الأدبي أثر أديب آخر محاكاة دقيقة تدل على براعته ومهارته 3 " .

وإلى هذا، فقد ذهب بعض الباحثين والنقاد في وضع شروطها وقواعدها إلى طرق شتى. يقول الدكتور علي العماري: " يرى بعض النقاد أن المعارضة لا تتحقق إلا بالإتفاق في البحر والقافية والغرض، ويرى آخرون أنه يكفى في تحقيق المعارضة بين القصيدتين أن تتفقا في الغرض والقافية 4".

وهذا الدكتور عبد المنعم خفاجي يلخّص لنا شروط المعارضة من خلال تعريفه لها، حيث بيّن أنّ المعارضة هي : " أن ينظم شاعر قصيدة فيعجب بها شاعر آخر، وينظم قصيدة على نمطها وزناً وقافية وموضوعا .. مستمدا من معاني الشاعر الذي يعارضه ومن صوره وأخيلته وأساليبه ما يراه جديرا بإعجابه .. فمعنى المعارضة محاكاة وتأثير واحترام من شاعر لشاعر. محاكاة شاعر في قصيدة له لشاعر معاصر له أو متقدم له، في قصيدة من قصائده، فيتأثر الشاعر المعارض بالقصيدة التي أعجب بها ورغب في محاكاتها وزنا وقافية ومعاني وأخيلة وصورا شعرية، بل وموضوعا في بعض الأحيان، وفي البعض كذلك يتأثر بأساليب القصيدة أو أكثرها ويحاكيها في قصيدته .

## فشرط المعارضة هي:

1- الاتفاق بين القصيدتين في الوزن.

<sup>(1 )</sup> ابن رشيق ،أبو علي الحسن بن رشيق ،**العمدة في محاسن الشعر وآدابه** ،ط 5 ،( دار الجيل ، 1401 هـ – 1981م ) ، 1 /211 .

<sup>(2)</sup> طه وادي ، ( الدكتور ) شعر شوقى الغنائي والمسرحي ، ط 2 ، ( دار المعارف ، 1981 م ) ، 47 .

<sup>(3 )</sup> مجدي وهبة وكامل للمهندسُ ، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب ، ( مكتبة لبنان ، بيروت ، 1969م ) ، 203 .

<sup>(4)</sup> علي محمد حسن العماري، ( الدكتور ) ، التاريخ الأدبي للعصرين العثماني والحديث ، ( الإدارة العامة للمعاهد الأزهرية ، 1408 ه / 1998 م ) ، 178–179 .

- 2- الاتفاق بينهما في القافية.
- $^{-1}$  الاتفاق بينهما في الموضوع والخيال والمعاني والصور وأكثر الأساليب  $^{-1}$

ويذهب الدكتور طه وادي إلى أنه لا يمكن الاكتفاء بالوزن والقافية فقط وعلّل ذلك قائلاً: " وإذا قلنا إنّ الإطار العروضي ( الوزن والقافية ) كاف وحده، لإثبات حسن المعارضة وآثارها، فإنّ هذا مردود عليه بأنّ هناك قصائد لشعراء آخرين مثل المتنبي تدور على القالب العروضي نفسه، ولكن لايمكن أن نحكم عليها بأنمّا من قصائد المعارضة ... وهذا التماثل – حتى مع وحدة الموضوع أحيانا – لايمكن أن يكون كافيا للحكم على القصيدة بأنمّا من شعر المعارضة .. فالقصيدة – في رأينا – لا تكون من شعر المعارضة إلا إذا اتفقت في الشكل والمضمون الذي يعالجه كلا الشاعرين 2 " .

ويزيد بعض الباحثين شروطا أخرى بأن: " المعارضة: القول على النمط السابق في الوزن والقافية والغرض – ويقصد بالقافية نهاية الكلمة بآخر البيت <sup>3</sup>". وذهبوا أيضا إلى أنّ المعارضة تكون إذا وجد فيها وضوح الشبه بين الشعر المعارض والمعارض ... فإذا بعد الشبه فقد يحمل على توارد الخواطر ... ولكن المقصود هنا المعارضة المقصودة قصداً "4.

فمن هذا يبرز لنا – على الأقل- ظاهرتين أخريين من ظواهر المعارضة؛ أولها: وضوح الشبه بين النصين، والأخرى هي: القصد والنية إلى المعارضة .

ونراه - أيضا - يقول: "المعارضة إذا هي مرحلة في التقليد الأدبي فيها كثير من إعجاب اللاحق بالسابق ومحاولة لإبداع اللاحق أكثر من السابق مع اتفاقهما في الوزن والقافية تحت غرض واحد.. وبديهي أن المعارضة قد تملأ خاطره بالنص الذي أعجب به، وقد يقتبس منه عند المعارضة بتوارد الخواطر بعض المعاني، وقد تظفر بعض الألفاظ المتحدة في الاشتقاق على الأقل ... <sup>5</sup>".

يقول أحمد الشايب : " والمعارضة في الشعر أن يقول شاعر قصيدة في موضوع ما من أي بحر وقافية فيأتي شاعر آخر فيعجب بهذه القصيدة لجانبها الفني وصياغتها الممتازة، فيقول قصيدة من بحر

<sup>(1)</sup> ينظر ، **الأصالة والتجديد في روائع الشعر العربي** ، لمحمد عبد المنعم خفاجي، (الدكتور)، (المطبعة الفنية الحديثة ، 1982 م)، 26 - 27.

<sup>.</sup> (2) طه وادي ، ( الدكتور ) شعر شوقى الغنائي والمسرحي ، (2) .

<sup>.</sup> 59 ، ( 2001 ، القاهرة ، ( الدكتور ) ، كيف تكتب القصيدة ، ط 1 ، ( مؤسسة المختار ، القاهرة ، 2001 ) ، 97 .

<sup>(4)</sup> عبد العزيز شرف ، كيف تكتب القصيدة ، ص: 68.

<sup>( 5 )</sup> عبد العزيز شرف، كيف تكتب القصيدة، 59 .

الأولى وقافيتها، وفي موضوعها أو مع انحراف عنه يسير أو كثير، حريصا على أن يتعلق بالأول في درجته الفنية أو يفوقه فيها دون أن يَعرضَ لهجائه أو سبّه، ودون أن يكون فحره صريحًا علانية، فيأتي بمعانٍ أو صور بإزاء الأولى تبلغها في الجمال الفني أو تسمو عليها بالعمق أو حسن التعليل، أو جمال التمثيل، أو فتح آفاق حديدة في باب المعارضة "".

فأساس المعارضة إذا هو الإعجاب والاستحسان كما عبّر بذلك الدكتور عبد العزيز شرف حيث قال: " وقديما كانت المعارضة والسرقات مبنية على الإعجاب والتأثر بالغرض أو المعنى أو الأسلوب

ثم إنّه في كثير من الأحيان تظهر في المعارضة ظروف نفسية متشابحة ... فالاتفاق ليس في الشكل والمضمون فحسب، بل حتى المثير النفسي - أو الدافع - فالمثير والإطار النفسي لكتابة القصيدة قد يكون متشابحا إلى حد كبير مع الظروف الإنسانية والموضوعية نفسها التي استثارت الشاعر المعارض له، كأن ينظم كلّ من الشاعرين قصيدتين في رثاء أمه لَمّا فاجأه موتما  $^{8}$ .

<sup>(1)</sup> أحمد الشايب ، تاريخ النقائض في الشعر العربي ، ط 2 ، ( مكتبة النهضة المصرية القاهرة ، 1954 م ) ، 7 .

<sup>.</sup> 59 ، 39 ، 39 ) 39 ) 39 . 39

<sup>( 3 )</sup> طه وادي ، شعر شوقي الغنائي والمسرحي، 48 .

## المطلب الثاني: فنون أخرى شبيهة بالمعارضة:

هناك فنون لها مشابحة بفن المعارضة من وجه آخر، لذا يرى الباحث أنّه من الأهمية أن يورد بعضا منها حتى يتمكن القارئ من الوقوف على الفروق التي بينها وبين المعارضة، ومن تلك الفنون مايلي: أ - المناقضة: كما عرفها فالح الحجية: "هي فن جديد في الشعر العربي وربما يعتبره آخرون امتدادا لشعر المجاء في الجاهلية وصدر الإسلام، إلا أنّه في الواقع اتخذ طابعا جديدا، فالنقائض قصائد في منتهى القوة والبلاغة والعاطفة الشعرية "1.

وكلمة (المناقضة) من ناقضه في الشيء مناقضة ونقاضا أي خالفه، والتي هي في الشعر: "أن ينقض الشاعر الثاني ما قاله الأول حتى يجيء بغير ما قال، هي ذلك الفن الذي برع فيه الشعراء الفطاحل منذ العصر القديم، والتي ازدهرت ازدهارا كبيرا أيام بني أمية وتناشدها جرير والفرزدق، أو تناشدها جرير والأخطل كذلك " 2.

ومن الباحثين من يطلق اسم ( المعارضة ) ويريد بها أحيانا المناقضة، كما نلمح ذلك عند الدكتور زكي مبارك في معرض حديثه عن معارضات أبي نواس مع معاصريه، فقد أورد نماذج للمناقضات في موضع المعارضة 3.

ومهما يكن من أمر فإنّ بين الفنين بونا بعيدا وفرقا كبيرا، فالمناقضة كانت كلّها نوعا من الجدل والمهارة، بينما يقوم فن المعارضة مقام إعجاب ثم محاكاة، وقد فطن إلى ذلك الدكتور أحمد شايب فعزم على أن يفصل بينهما بقوله: "وبذلك نجد فروقا بين الفنين وإن لم تكن حاسمة تماما، فالمعارض يقف من صاحبه موقف المقلد المعجّب، أو المعترف ببراعته على كل حال، ومناط المعارضة هو الجانب الفني وحسن الأداء، وليس فيها هذا التسابّ القبيح، ولا يلزم أن يكون المتعارضان متعاصرين بخلاف المناقضة في ذلك، وإن اتفقا في وحدة البحر والقافية ثم الموضوع غالبا، وفي أضّما فنّا المنافسة والمباراة بوجه عام 4".

<sup>.</sup> فالح الحجية، المناقضات والمعارضات والمطارحات والمطاردات الشعرية ، الشبكة الإلكترونية، 2003 م . 37045/showthread.phpt=3http://www.ruowaa.com/vb

<sup>( 2 )</sup> أحمد شايب، تاريخ النقائض في الشعر العربي ،ورد فيه بمذه العبارة ، 1-4 .

<sup>( 3 )</sup> زكبي مبارك ، ( الدكتور ) ، الموازنة بين الشعراء ، ط 2 ( البابي الحلبي ، 1355 هـ 1936 م ) ، 368 .

<sup>(4)</sup> أحمد شايب،تاريخ النقائض في الشعر العربي، 7.

ونراه أيضا يقول: "... نرى أنّ ( المناقضة ) يغلب عليها تقابل المعاني وشيوع الهجاء وذكر الوعيد والفخر بالأنساب، وتجاوز ذلك التحدي إلى القبائل والأحزاب بخلاف المعارضة "".

ب - المحاكاة : جاء في لسان العرب : " حكيت فلانا وحاكيته فعلت مثل فعله، أو قلت مثل قوله سواءًا لم أجاوزه، وفي الحديث: ما سرّني أنيّ حكيت إنسانا وأن لي كذا وكذا، أي فعلت مثل فعله... والمحاكاة: المشابحة، تقول: فلان يحكى الشمسَ حسنا ويحاكيها بمعنى... 2".

وفي متن اللغة : "حكى الشيء : أتى بمثله وعلى صفته . وحكى فلانا : حاكاه وشابحه وفعل فعله أو قال قوله سواء... وحاكاه : ماثله وشابحه وجرى على مثل فعله أو قوله  $^{8}$ " .

فبالنظر إلى هذا التعريف اللغوي نتوصل إلى إدراك معنى المحاكاة عند اللغويين والذي لا يتعدى: مشابحة ومشاكلة الشيء للشيء في القول أو الفعل أو الصفة أو غير ذلك .

وهذا المعنى اللغوي لايعارض مفهومه لدى الأدباء والنقاد، فالشاعر عندما أراد أن يحاكي شاعرا ما، فإنّه يأتي بشعره على الطراز الذي أراد محاكاته وعلى شكله، حتى يكون كأنّه جذوة أو بضعة منه. فإذا أراد إنسان أن يحاكي الشعر القديم مثلا فإنّه يحاكيه في عناصر الشعر القديم دون غيره؛ ومعنى ذلك أنّه يحاكيه في لغته وديباجته، وموضوعاته، ومعانيه، وصوره، وما جرى على ألسنة الشعراء الأقدمين من خواطر ومن تشبيهات واستعارات.

وهذا الدكتور محمد حسين هيكل يقلل من شأنها فيقول: "ومحاكاة الإنسان للإنسان لا تحتاج إلى نبوغ وإن احتاجت إلى ذاكرة، ولا تصل إلى مقام العبقرية وإن خلبت الأنظار فجأة بلألاء بريق سرعان ما يخبو إذا تعرض للنقد الصحيح 4".

ونستنتج مما مضى؛ أن المحاكي يذهب بعيدا في ضروب التقليد والاحتذاء، يقلّد في كلّ شيء، شأنه في ذلك شأن الممثل في المسرح، بخلاف المعارِض فإنّه لا يمعن في الاحتذاء حتى لا يغض ذلك بشرفه، وحتى لا تخفى فيه شخصيته، فالمعارض قويّ الشاعرية، واسع الأفق، يعارض ولا يقلّد، ولا يأخذ معنى إلا أضاف إليه، أو صاغه صياغة جديدة .

<sup>(1)</sup> أحمد الشايب، تاريخ النقائض في الشعر العربي ، 10.

<sup>. 954 / 2،(</sup> حكى ) مادة ( حكى )، 954 / 2 ( 2 )

<sup>( 3 )</sup> أحمد رضا ، معجم متن اللغة ، ( دار مكتبة الحياة ، بيروت ، 1377 هـ – 1958 م ) ، 2 / 141 .

<sup>(4)</sup> محمد حسن هيكل ، ثورة الأدب ، (دار المعارف) ، 45 .

ومن هذا المنطق إذاً يقول الباحث – بكل صراحة – إنّ المحاكاة محض تقليد واحتذاء، فهي لا تأتي بمعنى مبتكر ولا مخترع، سبيلهم في ذلك سبيل المردود المكرر لماسبق قوله وإنشاده، سبيل اللاحق المستعير من السابق المتقدم، بخلاف المعارضة فإنّما تصدر عن أصالة وابتكار وجِدّة.

ج - المباراة: يبدو هذا المصطلح من ظاهره كأنّه يحمل معنى ( المعارضة ) إذ يعني - في اللغة: أن يفعل الإنسان مثل فعل الآخر، فالمباراة بهذا المعنى هي المعارضة، وفلان يباري فلانا: أي يعارضه ويفعل مثل ما فعله، وهما يتباريان: يتنافسان ويفعل منهما مثل ما يفعل صاحبه، هذا ما قاله صاحب الإفصاح 1.

وقد فسّره بهذا المعنى كثير من أصحاب المعاجم العربية قديما وحديثا 2.

هذا هو مدلول المباراة عند اللغويين، وأما باعتبار المباراة كفن، فإنّ الشعراء والنقاد يعنون به: أن يقوم شاعران بأمر المنافسة بينهما كلّ يريد أن يتغلب على صاحبه ويعلو عليه، أي يريد أن يتفوق ويأتي بأحسن مما أتى به صاحبه من غير تسابّ وبدون أن يمسّ من كرامة صاحبه شيئا .

بهذا يُفهم ما للفنين من اختلاف، فالمباراة نوع من المسابقة التي لا تتحقق إلا بين اثنين، وهذا خلاف المعارضة، فالمعارضة – وإن كانت بين نصين – فهي نسيج واحد دون آخر، أي أنّ الشاعر الثاني ( المعارض ) هو الذي يقوم بعقدها من دون شعور الأول ( المعارض ) بأنّ هناك من سيعارضه.

<sup>. 154 ) ، (</sup> دار الفكر ، ) ، 1 / 154 . لحسين يوسف موسى وزميله، ط 2 ، ( دار الفكر ، ) ، 1 / 154 .

<sup>( 2 )</sup> ابن منظور ، لسان العرب ، المرجع السابق ، 7 /167. = مجمع اللغة العربية بمصر ، المعجم الوجيز ،1324 هـ 2003 م ، 48. = زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر مختار الصحاح ، ( جمهورية مصر وزارة التربية والتعليم )، ط 5 ، 21 .

## المطلب الثالث: آراء بعض الباحثين في فن المعارضة:

إنّ كلّ من يدقق البحث في فن المعارضة يرى أنمّا قد وجدت قبولا لدى كثير من الباحثين والنقاد، حيث يرون أنمّا ما هي إلا ميدانا يظهر الشاعر فيه براعته في محاكاة غيره، حتى أنّك لتجد شاعرا عارض قصيدة شاعر فعزت قصيدته إلى المستوى الذي بلغت إليه الأولى، وربما تفوقت عليها في بعض الأحايين .

والمعارضة تحفظ للشعر العربي مكانته، فهي محاولة لإحياء الشعر العربي وبعثه، فالشعر وإن كان له قابليته للتعبير في بعض أغراضه وفي شيء من شكله ومضمونه – ليلائم العصر الذي يقال فيه – فإنّه مع ذلك؛ ينبغي ألا يتغير في طبيعته وفطرته التي فطر عليها، هذا ما فطن إليه البارودي ( رائد الشعر العربي ) وشوقي و غيرهما أ.

ثم نجد المعارضة تسمو بالشاعر، وذلك عن طريق استظهاره ومزاولته لأشعار النابحين من الشعراء، فالمطالعة الكثيرة هي التي سمت بالبارودي ورفعت من شأنه وجلّت من قدره، يقول الدكتور شوقي ضيف: " ... وعلى هذا النحو تكاملت للبارودي سليقته العربية بالطريقة نفسها التي كان يصطنعها شعراؤنا في العصور القديمة وفي أعمق هذه العصور، وأقصد العصرين الجاهلي والإسلامي؛ فإنّ الشاعر حينئذ كان يعتمد في تكوين سليقته على استظهار أشعار النابحين من معاصريه وأسلافهم، وما يزال يأخذ نفسه بروايتها وفهمها وتمييز مقاصدها وتبيين مواقع الجمال الفني بحاحتى يسيل الشعر على لسانه بالصورة نفسها والألحان المطربة والأنغام نفسها، مذيعا مشاعره ومشاعر قومه، دون أن يحول بينه وبين ذلك عائق من بديع أو غير بديع 2".

ونجد الدكتور عبد المنعم خفاجي يقول: "وتكتنف الأدب العربي قديمه وحديثه، معارضات شعرية في غاية الطرافة والجدّة، وقمّة النضج الفكري والروحي، وتعتمدها الشعراء على اختلاف إرهاصاتهم لإطلاق ما في نفوسهم من إيحاءات الوجدان، وكشف ما يخالجهم من فيض القدرات على معرضات ومباريات، ألقت ظلالا مديدة على رياض الأدب، وأغنت دولة الشعر، على ترادف العصور، إضافة

<sup>(1)</sup> ينظر شوقي ضيف ، ( الدكتور )، فصول في الشعر ونقده ، ط 1، ( دار المعارف ، 1971 م )، 74.

<sup>.</sup> 99-98 ( دار المعارف ، ) ، البارودي رائد الشعر الحديث ، ط 4 ، ( دار المعارف ، ) ، 99-99 .

إلى ما في ذلك كلّه من تحديد لملامح التجديد والتقليد، وخصائص التسامي والتهافت، ومزايا التحليل والتذبذب 1".

ونرى الدكتور محمد حسين هيكل ينادي شعراء العصر الحديث بأن يكرّسوا جهدهم عند بعث الشعر كما كان في أزهى عصوره، ليعيدوا للأدب العربي جدّته، وفي الوقت نفسه أثنى على فحول شعراء عصره لما صنعوه من معارضات فقال:

" لاريب في أنّ النظر إلى الشعر من هذا الجانب يجعلنا نقرّ للشعراء بفضل أيّ فضل، فليس من كبرائهم إلا من عارض أفخم قصائد كبار الشعراء في الماضي، فوفّق في معارضته أعظم توفيق، وتفوق في بعض الأحيان تفوقا لا سبيل إلى إنكاره، وهـؤلاء سامي البارودي، وإسماعيل صبري، وشوقي، وحافظ إبراهيم، وأضرابهم من فحول شعراء العصر الأخير، ولم يكادوا يتركون قصيدة من القصائد العربية الكبرى إلا عارضوها وزنا وقافية ومعنى، فوفقوا وتفوقوا في أحيان كثيرة، وسينية شوقي الأندلسية التي يعارض بما البحتري مشهورة ... 2".

وممن قام بدوره الفعال في هذا الفن من القدامى ابن شهيد الأندلسي، يقول الدكتور إحسان عباس في حديثه تحت عنوان: ( المعارضة غير معيبة بل هي أساس التفوق ): "ولأول مرة نرى ناقداً يقرّ مبدأ المعارضة معيارا للتفوق، فنجد ابن شهيد ناقما على النقاد الذين كانوا يتولون ديوان الشعراء لأخمّ أخروا عبد الرحمن بن أبي الفهد وقدّموا عليه عبادة بن ماء السماء مع أن عبد الرحمن كان غزير المادة، واسع الصدر، حتى إنّه لم يكد يبقى شعرا جاهليا ولا إسلاميّا إلا عارضه وناقضه، وفي كلّ ذلك تراه مثل الجواد إذا استولى على الأمد، لاينبي ولا يقصر، وكانت مرتبته في الشعراء أيام بني أبي عامر مرتبة عبادة في الزمان، فأعجب "".

وأخيرا نرى حسين المرصفي في وسيلته الأدبية يروي بعض معارضات البارودي ليثبت جودة شعره ومدى إحسانه وتفوقه... وإنه ليعلّق على قصيدته الرائيّة التي عارض فيها قصيدة أبي نواس ( الرائية ) المشهورة، بقوله: " انظر، هداك الله، لأبيات هذه القصيدة، فأفردها بيتا بيتا تجد ظروف جواهر،

<sup>(1)</sup> محمد عبد المنعم خفاجي ، ( الدكتور ) ، **الأصالة والتجديد في روائع الشعر العربي** ، ( المطبعة الغنية الحديثة ، 1982 م ) ، 25 .

<sup>· (2)</sup> محمد حسن هيكل ، ثورة الأدب ، ص : 50 .

<sup>. 477</sup> م) باحسان عباس،  $\pi$ اريخ النقد الأدبي عند العرب ، ط4 ( دار الثقافة ، 1983 م) ، 477 .

أفردت كلّ جوهرة لنفاستها بظرف، ثم أجمعُها، وانظر جمال السياق وحسن النسق... وأكِلك إلى سلامة ذوقك وعلو همتك إن كنت من أهل الرغبة في الاستكمال لتتبع هذه الطريقة المثلى  $^1$ ".

<sup>. 274 – 273 ،</sup> فصول في الشعر ونقده ، ط 4 ( دار المعارف ) ، 274 .

## المبحث الثاني

الشعر العربي النيجيري، وتأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي، ومفهوم فن المعارضة لدى علماء صوكوتو وكنو، ويضم ثلاثة مطالب:

## المطلب الأول: الشعر العربي النيجيري:

لقد اعتاد بعض أدباء نيجيريا كتابة الشعر باللغة العربية تقليدا للعرب وبرهانا لفهمهم ومعرفتهم لأساليب كلام العرب، وقد اكتسبوا هذا الحظ الوافر عن طريق دراستهم الواسعة للأدب العربي ومراجعتهم لأشعاره عبر العصور حتى تكونت لهم ملكة قول الشعر، وأعطوا مفاتح نظم القصيدة، فقيدوه في دواوينهم، وأنشدوه في محافلهم وأعراسهم أو مناسبتهم الدينية.

وهذا النوع من الشعر لم يكونوا ورثوه عن آبائهم وأجدادهم، ولا هو جبلة في عروقهم، ثم إخّم لم يكونوا يتكسبون به، فلا يقصدون به أبواب الملوك، كما لا ينشدونه في ميادين اللهو والشراب، كانت معظم أغراضه المديح النبوي ومدح الشيوخ، والرثاء، والحبّ الإلهي.

وبطبيعة الحال إنّ أدباء نيجيريا بدأوا قول الشعر بعد أن رسخت أقدام الإسلام وانتشرت ثقافته، ومعلوم أنّ الفاتحين المسلمين كلّما فتحوا بلدا بدأوا يعلمون أهله أمور الدين، ثم الفنون العلمية المتنوعة، ومن بينها أدب العرب وشعرهم، ثمّ إذا كثر حفظهم لها واستظهارهم إياها ورويت قرائحهم من معينها، وتبحروا في فنونها، وأحاطوا بكثير من معاني لغتها، وأتقنوا مع ذلك فنونا أخرى لغوية من نحو وبلاغة وعروض ...؛ أخذوا في قرض الشعر، فيبدأ الشعر – عادة – ضعيفا، ثم يتطور شيئا فشيئا، وهذه العملية – بلا شك – تأخذ وقتا طويلا، ودربة كثيرة، وممارسة طويلة حتى يقوى عوده ألفي القرن التاسع عشر الميلادي، كثرت الإنتاجات الأدبية من أمثال الشيخ عثمان بن فودي،

يقول الدكتور غلادنث في معرض حديثه عن الأدب العربي النيجيري في القرن التاسع عشر: " وكان من بين العلماء نفر مالوا بطبيعتهم إلى الأدب، فدرسوا ما وصلهم من كتب الأدب دراسة

وأحيه عبد الله بن فودي، وابنه محمد بلو، والشيخ محمد الأمين الكانمي البرنوي وغيرهم .

<sup>(1)</sup> يينظر ، شيخ عثمان كبر ، الشعر الصوفي في نيجيريا ، ( النهار للطبع والنشر والتوزيع ،5468 هـ / 2004 م ) ، ص 65 .

وافية، وجعلوا يتذوقونه ويستلذونه ويحاولون محاكاته، ولكنّهم في كلّ ذلك لم يكونوا يدرسون الأدب بوصفه مستقلا بنفسه، بل على أنّه جزء من تلك الثقافة الدينية التي يهدفون إليها...<sup>1</sup>".

وعلى هذا كان شعراء هذا القرن يفضلون أن يؤلفوا أكثر مؤلفاتهم نظما لا نثرا، وذلك لميلهم إلى الشعر العربي، وأصبح الشعر العربي في هذا القرن تكملة لنبوغهم العلمي حتى اتخذوه سلاحا في ميدان مناقضاتهم العلمية .

وأما في القرن العشرين فقد تغير الأمر أكثر مما كان عليه من قبل، وكثرت الإنتاجات الأدبية في الشعر العربي النيجيري، يقول المرحوم الدكتور علي أبوبكر: " إذا قارنا بين عدد العلماء الذيل قالوا الشعر في نيجيريا في القرن العشرين، نجد أن عدد الذين قالوه في القرن العشرين ليسوا أكثر فحسب، ولكنّهم أكثر تنوعا في أبواب الشعر وإن كان ليس من بلغت منزلته في الشعر منزلة الشيخ عبد الله 2".

ومعنى ذلك أنّ أدباء القرن العشرين طرقوا الأبواب الشعرية في بعض قصائدهم التي لم يطرقها أسلافهم، فالدارس للأدب العربي النيجيري في القرن التاسع عشر يلاحظ الفرق الواضح بينهما، ويرى د.على أبو بكر أنّ بعض الاتجاهات الجديدة التي ظهرت في القرن العشرين، منها ما يتعلق بالأغراض الشعرية، ومنها ما يتعلق بالأفكار الشعرية التي دخلت بدخول النهضة العلمية العصرية الحضارية في نيجيريا بعد الاستعمار، ومنها ما يتعلق بالأسلوب الشعري.

وبالنسبة لأغراض الشعرية، نجد أدباء قرن العشرين قد نظموا قصائدهم في المناسبات الدينية وغيرها من المناسبات الاجتماعية، إمّا شخصيّة أو قوميّة أو دوليّة.

وهذا الغرض الشعري لم يطرق في القرن الماضي، ومن الأغراض الشعرية الجديدة الوصف: قال الدكتور شيخو أحمد سعيد غلادنث: " فإنّه من الممكن أن يقال إن الشعر العربي النيجيري قد خطا خطوة لا بأس بها إلى الأمام في وصف ما يسمّيه البعض بالطبيعة الميتة، لقد بدأ الشعراء يشقون طريقهم نحو التجديد في الوصف وكانت تجاربهم عميقة، وجاء وصفهم صادقاً، فرسموا لنا صوراً جديدة لبعض المناظر أو الأشياء التي شاهدوها، فهي صور ليس فيها محاكاة عمياء للمعاني المطروقة

<sup>(1)</sup> شيخو أحمد سعيد غلادنث، (الدكتور)، حركة اللغة العربية وآدابها فب نيجيريا ، ط 2 ، 1414 هـ – 1993 م ، 101 .

<sup>( 2 )</sup> على أبو بكر، ( الدكتور )، الثقافة العربية في نيجيريا ، ط 1 ، 350 .

ولا تقليد منهم للقدماء  $^{1}$ ".

ومن الأغراض الشعرية المطروقة في القرن العشرين: الغزل الوجداني الذي يأتي استجابة لعواطف الشاعر ومشاعره ولا تكلّف فيه ولا تقليد.

وأما ما يتعلق بالأفكار الشعرية الجديدة التي هي أيضاً نتيجة وصول النهضة العلمية العصرية الحضارية إلى نيجيريا في القرن العشرين، وحاول الشعراء معالجتها معالجة شعرية: فإنمّا تشتمل على أفكار علمية واصطلاحات من ميدان العلم الحديث لا من ميدان الفن، ومن أوضح الأمثلة على ذلك: أبيات قصيدة الأستاذ عمر إبراهيم في وصف اضطراب العالم والاختلاف السياسي بين الشرق والغرب عقب الحرب العالمية الثانية، ومنها قوله 2:

جار يعادي جاره وأخ يردى أخاه بقنبل ذري بالطائرات وبالبنادق أو دبابة وبمدفع تجري

نلاحظ في قول الشاعر: قنبل ذري - والطائرات - ودبابة - ومدفع، كلمات كلّها جديدة، واصطلاحات عصرية ليس للعلماء النيجيرين في القرن التاسع عشر عهد ولا علم بها.

وأما ما يتعلق بالأسلوب الشعري: فإنّ بعض الشعراء بدءوا يبتعدون عن الأسلوب التقليدي أو المنهج القديم الذي هو عبارة عن ذكر الأطلال والبكاء عليها، أو مقدمة غزلية في أول القصيدة، حيث يبدأ الشاعر قصيدته بالغزل في كلّ غرض من الأغراض الشعرية المعروفة، فراح الشاعر يقرض قصيدته بدون تلك المقدمة التقليدية.

وهذه من أهم جوانب التطور والتجديد الشعر العربي النيجيري.

<sup>( 1 )</sup> شيخو أحمد سعيد غلادنث، ( الدكتور ) ، حركة اللغة العربية وآدابها في نيجيريا ، 187 .

<sup>.</sup> 367 - 365 ، على أبو بكر ،الثقافة العربية في نيجيريا ،

<sup>( 3 )</sup> عمر إبراهيم ، وصف اضطراب العالم ، قصيدة مخطوطة .

## المطلب الثاني: تأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي.

إن تأثر الشعر النيجيري بالشعر العربي أمر لا يخفى على الباحث، إذ إنّ من يتتبع الآثار الشعرية يقف على ذلك، فيرى فنون الشعر العربي قديمها وحديثها في تراثنا الشعري، كما يرى الأغراض التي طرقها الشعراء العرب يطرقها شعراؤنا، فمثلا نرى كثيرا من المحاكاة والموازنات والتضمينات والتشطيرات والتخميسات والنقائض وغيرها يسطع نورها في أدبنا، بل وأكبر من ذلك كلّه حين يقف على فن المعارضة الأدبية ينصب رايته ويجمع جمعه.

فالشاعر النيجيري متأثر بالشعر العربي تأثيرا بينا، ويكفينا أن ننظر إلى هذا التأثير من نواح ثلاثة، من حيث الشكل، ومن حيث المضمون، ثم من حيث الأغراض.

## 1 – من حيث الشكل:

أ - اللغة : واللغة هنا نعني بها الألفاظ والمفردات التي بها تتكون الجمل وتتألف العبارات، فقد تأثر أدباؤ نيجيريا بالأدب الجاهلي بمحاكاتهم في استعمال الكلمات القاموسية حتى أصبح ذلك ظاهرة من ظواهر أدبهم ولا سيما في القرن التاسع عشر 1.

ونجد الإلوري يقول ما نصّه في كتابه مصباح الدراسات الأدبية في ديار نيجيريا <sup>2</sup>: وقد تأثر أدباء بلادنا وماحولها بهذه الفكرة وأقحموا قصائدهم بكلمات غريبة ربما ضلت عن صاحب القاموس ولم يذكرها، مثال ذلك قول الشيخ محمد بن إبراهيم الخالدي في " مائتي قاموس " ومطلعها :

تعزب متي ما لم يكن تـــطـلــب لعزبلة والعزب للكاب معقب

واعسب إلى نحو العساب مقرطبا كمن يثبت الجر هاس إن لاح سعلب

هذه القصيدة مشحونة بالكلمات القاموسية والوحشية الصعبة.

وغاية ما في الأمر أنّ شعراء نيجيريا قد تأثروا بأفراد مخصوصين بالشعر، والبوصيري في قصيدتيه (البردة) و(الهمزية)، هاتان القصيدتان قد نالتا شرفا عظيما واحتلتا مكانا مرموقا في الشعر العربي النيجيري، فقد تأثر علماؤنا بهاتين القصيدتين، وكان نتيجة هذا التأثر أن ذهبوا في احتذائها مذاهب

<sup>( 1 )</sup> ينظر ، شيخو أحمد سعيد غلادنث، المرجع السابق ، ص : 90 .

<sup>. 27 - 26 ، (</sup>د.ت) ، 27 - 26 . و ) الإلوري ، آدم عبد الله ، مصباح الدراسات الأدبية في ديار نيجيريا ، (د.ت)

<sup>( 3 )</sup> وهي قصيدة مخطوطة للشيخ محمد بن إبراهيم الخالدي ، سماها بم**أتي قاموس** .

شتى، فقلّما تجد شاعرا إلا وله قصيدة أو قصائد يحاكي بما إحدى هاتين القصيدتين أو يوازنها أو يعقد معارضة لها أو يجنح إلى تخميسها أو تربيعها أو تشطيرها أ.

اقرأ إلى الشيخ محمد بلو بن الشيخ عثمان مثلا وهو يخمّس البردة فيقول:

يا ساهر الليلة الألياء لم تنم وأصبح القلب أود إذا ألم وظل ذا قلق يبكي كذا لم أمن تذكر جيران بذي سلم

 $^{2}$ مزجت دمعا جری من مقلة بدم

وعلى هذا لا غرابة إذ نالت هاتان القصيدتان هذا الشرف والكرم، فقد نالت قصائد البوصيري أكبر من ذلك في الأدب العربي عامة، يقول الدكتور بكري شيخ أمين: " أما أثر البردة في اللغة والأدب كبير، ذلك أنّ هذه القصيدة بما رافقها من أخبار وروايات وأخلام — صحت أم لم تصح أثّرت في جمهور المسلمين فحفظها الناس، ورووها وحفظوها أبناءهم وأحفادهم، وقرأوها في المناسبات المفرحة والمحزنة؛ وأثّرت في حركة التأليف، فكثر شارحوها والمعلقون عليها، وبمذه الشروح والتعليقات وجدت ملاحظات علمية ولغوية قيّمة ما وجدت لولا وجود القصيدة؛ وأثّرت في الدراسات التاريخية حيث أظهر المؤلفون ما تضمنته من إشارات تاريخية ودينية؛ وأثّرت في الحركة الأدبية، فكثر تشطيرها وتضمينها، وتخميسها، وتسبيعها، وتعشيرها، ومعارضوها، وأوجدت فنا حديدا عرف باسم الديعات ".

ب - البناء: معظم شعراء نيجيريا كانوا يفتتحون قصائدهم بالأسلوب التقليدي المعروف، ويحاولون أن يحاكوا المنهج التقليدي لقصيدة جاهلية معروفة لديهم، فيقفون على الأطلال قبل الوصول إلى الممدوح، وأحيانا يصفون سيرهم الطويل والصعوبات التي كابدوها في الطريق - مثلا - على مذهب الشعراء الجاهليين قبل الوصول إلى غرضهم ثم ينتقلون إلى غرضهم الأساسي في المدح ويصفون ممدوحهم بصفات كان الناس يحسنونها مثل الكرم والشجاعة والتدريس والتقوى والدين وغير ذلك، ونأخذ مثالا جيمية الشيخ عبد الله بن فودي التي مدح بها الشيخ جبريل بن عمر وعثمان بن فودي وهي 4:

<sup>(1)</sup> ينظر ، شيخ عثمان كبر ، الشعر الصوفي في نيجيريا ، المرجع السابق ، ص: 70.

<sup>. 43</sup> الوزير جنيد ، **ديوان إفادة الطالبين ببعض قصائد أمير المؤمنين محمد بلو** ، مخطوط (2)

<sup>( 3 )</sup> بكري شيخ أمين ، مطالعات في الشعر المملوكي والعثماني ، ط 1 ، ( دار الشروق ، 1392 هـ – 1972 م ) ، 270 .

<sup>( 4 )</sup> ينظر الإلوري ، آدم عبد الله ، مصباح الدراسات الأدبية في ديار نيجيريا ، المرجع السابق ، من 31 إلى 32 .

عج نحو أضواج الأحبّة من مج واشرب من الأنشاج ماء الزعبج أنج الدموع على منازلهم بها واشف الجنان من الهموم الدُّمّج ونجد الشيخ محمد بلو قد سار على المنوال نفسه لسابقيه ، يقول في بائيته: يا دار سلمة باللوى فالباب فقرا لطول تراوح الأقطاب ولقد وقفت بحا أسائل رسمها إذ لم أجد متكلما بجواب 2

وليس من الغرابة أن يدرك قارئ إنتاجاتهم الأدبية هذا التأثر، فيجد القارئ فيها الوقوف على الأطلال والبكاء عليها، كما وقف امرؤ القيس عليها وذرف دموعه عليها، ثمّ وصفوا الخيل وسرعتها كما وصف علقمة جواده وسرعته والفيافي التي مرّ بحا للوصول إلى الممدوح وغير ذلك.

ج - الموسيقى: إنّ شعراء نيجيريا محافظون بصورة كبيرة على شكل الشعر العمودي القديم، لذا أصبحت أوزانهم الشعرية هي الأوزان التقليدية الستة عشر نفسها فلم يخرجوا عنها قيد شبر، فكأخّم لم يطّلعوا على فن الموشح ولا على شعر الشعراء المولدين ولا على الشعر الحرّ، فهم محافظون إن صح هذا التعبير 3.

2 - من حيث المضمون: إن أكثر قصائد الشعراء النيجيريين لا تتسم بروح الغموض أو التعقيد المعنوي، ولا تجد معانيهم مضطربة أو مستطردة، بل كانوا ينظمون أفكارهم تنظيما منطقيا متسلسلا، وتنقاد إليهم المعاني طيّعة، حتى تُحلّى قصائدهم بوضوح المعاني والأفكار بلاتكلف ولا تصنّع فيها لحفاوتهم بالألفاظ، وكثيرا ما ترد في قصائدهم معاني من الآيات يقتبسونها من القرآن، فكل هذا وذاك يدل دلالة واضحة على تأثرهم الكبير بالشعر العربي من حيث المضمون 4.

فمن حيث المعاني والأفكار لاحِظ لامية محمد سنبو بن أبي بكر متغزلاً.

وإذا ما نلت منها نظرة أو دنوّا تحت أستار الكلال

خلت بدرا شق أذيال الدجى حول الأنجم شدت بالحبال

فهذه الفكرة في البيت الثاني مأخوذة من قول امرئ القيس في معلقته:

<sup>20</sup> ، عبد الله بن فودي ، تزيين الورقات ،والكتاب مطبوع بطريقة التصوير ، (1)

<sup>(2)</sup> الوزير جنيد، ديوان إفادة الطالبين ببعض قصائد أمير المؤمنين محمد بلو، مخطوط، 64.

<sup>( 3 )</sup> ينظر الإلوري ، آدم عبد الله ، مصباح الدراسات الأدبية في ديار نيجيريا ، ص : 40 .

<sup>(4)</sup> ينظر على أبو بكر ، الثقافة العربية في نيجيريا ، 361 .

<sup>( 5 )</sup> محمد سنبو بن أبي بكر ، **مجمع قصائد محمد سنبو** ، مخطوط ، ص 45 .

فيالك من ليل كأن نـجومه بكلّ مغار الفتل شدّت بيذبل كأنّ الثريا علقت في مصامها بأمراس كتّان إلى صمّ جندل 1

ونأخذ مثالا للتضمين، وهو كثير في الشعر العربي النيجيري، ومن أمثلة ذلك نرى أبا فراس الحمداني في رائيته يقول 2:

سيذكرني قومي إذا جدّ جِدهم وفي الليلة الظلماء يفتقد البدر

فنرى محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي يأتي في رائيتة له<sup>3</sup>، فيضمّنها الشطر الأحير من البيت السابق فيقول:

فحينئذ لم يطلبوا مثل مشهدي وفي الليلة الظلماء يفتقد البدر

وكذلك نرى الفرزدق في قصيدة له يهجو فيها جرير فيقول فيها:

أولئك آبائي فجئني بمثلهم إذا جمعتنا يا جرير المجامع

فنرى الشيخ أبابكر عتيق يأخذ هذا البيت برمته ومن غير أن يقدم أو يؤخر، فيقول في قصيدته التي مدح بما شيوخه وافتخر بمم، والتي منها 6:

أولئك آبائي فجئني بمثلهم إذا جمعتنا يا جرير الجحامع

3 - من حيث الأغراض: لاشك أن أدباء نيجيريا قد طرقوا أغراضا كثيرة شتي في أشعارهم، وقد كانت الأغراض إلى ما قبل العقد الأول من القرن العشرين لم تتجاوز الأغراض التقليدية المعروفة التي هي: المدح، والرثاء، والهجاء، وشعر الجهاد، والوعظ، والإرشاد، والحكم والأمثال، والتوسل.

فإذا نظرنا إلى أشعارهم في القرن التاسع عشر نرى أغم أكثروا نظمهم في الجهاد، والمدح، كما أكثروا في الوعظ والإرشاد، وفي الشعر التعليمي، ولقد كانت الظروف السياسية والدينية والاجتماعية في تلك الحقبة تقتضي إنتاج ذلك النوع من الشعر، ونرى أغم قد قللوا من الهجاء والإنذار والذم والاحتقار، وكذلك لم ينظموا كثيرا في الغزل إلا ما جاء في مستهل بعض قصائدهم على النمط

<sup>( 1 )</sup> امرؤ القيس ، **ديوان امرؤ القيس** ،المكتب التعاوني للدعوة بالروضة المكتبة الشاملة ، ( دار المعرفة – بيروت ، 1425 ه / 2004 م ) ، ط 2 ، ج 1 ، ص : 5 .

<sup>. 67 – 64 ، ( 2003 ،</sup> بيروت - لبنان ، **ديوان أبي فراس الحمداني** ، ط 5 ، ( دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، 2003 ) ، 67 – 67 .

<sup>( 3 )</sup> طن ظوهو زاريا ، محمد البخاري وشخصيته الأدبية ، ط 1 ( شركة غسكيا – زاريا ، 2002 ) ، 274

<sup>. 36 ،</sup> عطوط ، عضمد البخاري ، محمد البخاري ، محطوط ، 36 .  $(4\ )$ 

<sup>( 5 )</sup> الفرزدق ، ديوان الفرزدق ، المكتبة الشاملة ، القسم الدواوين الشعرية ، ص : 60 .

<sup>( 6 )</sup> محمد الأمين عمر ، الشيخ أبوبكر عتيق وديوانه هدية الأحباب ، ( زاوية التجانية ، كنو – نيجيريا ) ، 146.

التقليدي، وقد كان للوصف والفخر والعتاب والنصح والإرشاد نصيب لا يستهان به في الإنتاج الشعري النيجيري 1.

وعلى هذا يمكن أن نأخذ غرضين على سبيل المثال، فهذا محمد البخاري ابن الشيخ عثمان يمدح عمّه الشيخ عبد الله بن فودي 2:

ولقد حباك الدهر شيخا ما له في العلم في تلك الأراضي ماثل

أعني إما العصر عبد الله من ساد الشيوخ النبل مذ هو شابل

وفي الشعر التعليمي نجد مثالا لمحمد بللو في القصيدة التي نظمها، والتي تسمى بالمستجابة، يقول في مطلعها 3:

أناديك يا مولاي في السر والجهر بأسمائك الحسني السنية كالدر

وبالمصطفى الهادي الرشيد محمد وأصحابه والآل والتابع الغر

أما في أوائل القرن العشرين، فإنّ الشعر لم يتغير في كثير من صفاته عما كان من قبل وذلك بدخول المستعمرين، فلم يتطور الشعر تطورا يعتد به، فالأغراض هي الأغراض الموروثة نفسها، ثم لم يمض من القرن نصفه حتى حصل تغيير في الإنتاج الشعري نتيجة عوامل سياسية وأخرى ثقافية وحضارية، فطرأ تغيير في الموضوعات الشعرية.

ويمكن لنا أن نأخذ غرضين على سبيل المثال هما: المديح والغزل.

قد طرق أدباء نيجيريا أبواب المديح بكثرة وأجادوا فيه، وقد حاز على أكبر كمّ من شعرهم إذا قارناه بالأغراض الأخرى، إلا أن مدائحهم تعدّ في عداد المدائح الدينية، فليس لهم شأن بالمدح التكسيبي ولا غيره، حتى نرى الدكتور على أبوبكر يثبت ذلك بقوله: "وهو أقرب ما يكون إلى المديح الديني لأنّه يتناول مدح القرآن ورسوله ورجال الدين، فالمديح التكسيبي المعروف عند شعراء العرب معدوم في نيجيريا إلا باللغات المحلية، ويقوم به غير العلماء، أمّا العلماء فيترفّعون في الغالب عن المديح التكسيبي لأنّه يحط بمنزلتهم 4".

<sup>(1)</sup> ينظر ، شيخو أحمد سعيد غلادنث، حركة اللغة العربية وآدابها في نيجيريا، المرجع السابق ، ص 106 .

<sup>( 2 )</sup> الوزير حنيد ، عرف الريحان في التبرك بذكر الشيخ عثمان ، 17 ، مخطوط .

<sup>. 140 ، (</sup> م عثمان بن فودي ، إنفاق الميسور في تاريخ بلاد تكرور ، ( 1383 هـ – 1964 م ) ، 140 . ( 3 عمد بلو بن عثمان بن فودي ، إنفاق الميسور في تاريخ بلاد تكرور ، ( 1383 هـ – 1964 م )

<sup>( 4 )</sup> على أبوبكر ، الثقافة العربية في نيجيريا ، 354 .

وأما الغزل فهو قليل في شعرهم سوى ما نراه اليوم عند شعرائنا المحدثين، أمّا فيما قبل القرن العشرين، فإنّ غزلهم غزل عفيف، ثم إنّه في كثير من المواضع لا يعني به الغزل الصريح بذاته، فهو عند أكثرهم غزل عذريّ 1.

ومن القليل الذي قيل في الغزل هذه الأبيات التي لمحمد بللو بن عثمان بن فودي 2: وبيضاء خود زانها عطل الجيد إذا ما تحلت غيرا بالعنا قيد يطيب شذاها وهي للطيب فارك إذا عطّرت أترابها بالزراويد

### المطلب الثالث: مفهوم فن المعارضة لدى أدباء صوكوتو وكنو.

إن المعارضة لم تكن فنّا مستحدثا في الأدب العربي، بل هي فن عربق وأصيل، له آثاره وله مكانته بين الفنون العربية، وله مميزاته في الأدب العربي، ومصطلح ( المعارضة ) موجود في أقوال الكتاب والنقاد الأقدمين منهم والمحدثين وبمعناه الفني الأدبي لا غير. ومعنى ذلك أن الفقهاء مثلا يطلقون لفظ المعارضة ويعنون به معنى آخر هو تعارض الأدلة الفقهية بعضها ببعض، والأدباء يطلقون الكلمة ويعنون بها هذا المعنى الأدبي الذي هو فن مقابلة نص شعري بنص آخر مثله مجاراة له ومماثلة له في الوزن والقافية وفي الموضوع في كثير من الأحيان.

وإذا نظرنا إلى مفهوم هذا الفن بين شعراء نيجيريا وأدبائها عامة، ثم أخذنا أدباء مدينتي صوكوتو وكنو خاصة كنموذج يظهر أن مصطلح ( المعارضة ) لم يرد كثيرا في تراثهم الشعري أو النثري، وقد كان من المتوقع أن يذكره الكتاب والأدباء من أبناء مدينة صكتو وكنو، ولربما يرجع السبب في ذلك إلى كونهم غير مهتمين بتحليل القضايا والمسائل النقدية الأدبية، شأفم في ذلك شأن الشعراء العرب الأقدمين حيث كانوا يضمّنون أشعارهم كثيرا من فنون اللغة والأدب من غير أن يقفوا على تحليلها أو تسميتها باسمها كما آل إليه الحال اليوم، فأدباؤنا لم يتحدثوا عن هذا الفن ولم يسموه في إنتاجاتهم الأدبية شعرها ونثرها فضلا من أن يقوموا بإبداء آرائهم تجاه تحديد مفهوم هذا المصطلح أو يقوموا بنقد أو تحليل أقوال الأدباء والنقاد فيه.

<sup>(1)</sup> ينظر ، شيخو أحمد سعيد غلادنث، حركة اللغة العربية وآدابها في نيجيريا، المرجع السابق ، ص 108 .

<sup>( 2 )</sup> الوزير جنيد ، عرف الريحان في التبرك بذكر الشيخ عثمان ، 68 .

هكذا استمر الأمر حتى العقد الثاني من القرن العشرين، ثم بدأ الكتاب والشعراء يستعملون هذا المصطلح في تمهيد قصائدهم ويبيّنون فيها أنمّم يعنون بشعرهم هذا الفن، ومع ذلك فلم يقف الباحث ولو على أديب واحد قام بكتابة مقال أدبي يتناول فيه الحديث حول فن المعارضة.

هذا كلّه لا يدلّ على أن علماء صكتو وكنو لا علم لهم بهذا الفن، بل إن لديهم معرفة بذلك؛ لأنّ كلّ من أمعن النظر ودقق البحث في ترا<sup>1</sup>ث علمائنا الأدبي تظهر أمامه آثار هذا الفن وتجلو لديه معالمه وتتمثل عنده قواعده.

وكما أن الباحث لم يقف على من تحدث عن هذا الفن من بين الكتاب في صوكوتو و كنو كذلك لم يصادف واحدا من شعرائهم يتناول هذا المصطلح بالذكر في شعره. ولا غرابة في ذلك حيث إنه في الوقت نفسه لم يقف على هذا المصطلح في أشعار الشعراء العرب أنفسهم وإغمّا صادفه في أيدي الكتاب والنقاد منهم، وإن كان هؤلاء الشعراء اعتادوا أن يعقدوا معارضة بين أشعارهم وأشعار غيرهم من الشعراء.

فإذا كان هذا المصطلح ( المعارضة ) لم تتفوه به أفواه الشعراء العرب أنفسهم فلا ينكر على شعراء نيجيريا إذا لم يتلفظوا به، فهؤلاء تبع لأولئك.

ومهما يكن من أمر فقد وُجِدَ من بين أدباء صوكوتو وكنو من أطلقوا اسم الموازنة على بعض قصائدهم وأرادوا به المعارضة.

والموازنة في اللغة: بمعنى المعادلة، والمقابلة، والمحاذاة، وازنه أي عادله وقابله وحاذاه، وفلان كافأه على فعاله 2.

وفي الاصطلاح: هي إجراء يكون بين شخصيات أو إنتاجات فكرية، لبيان مابينها من أوجه التشابه والاختلاف بينهما.

الأمر الذي يدلّ دلالة واضحة على أنّ أدباء صوكوتو وكنو لهم معرفة بفن المعارضة الأدبية وكانوا يمارسونها إلا أنهم يسمونها باسم آخر، فهذا الشيخ أحمد الرفاعي نوالي 3 ينظم قصيدته فيطلق عليها

<sup>( 1 )</sup> ينظر ، شيخو أحمد سعيد غلادنث، حركة اللغة العربية وآدابها في نيجيريا، المرجع السابق ، ص 110 .

<sup>( 2 )</sup> الفيروز آبادي ، مجمد الدين ، القاموس المحيط ، مادة " وزن " ، 1597 .

<sup>( 3 )</sup> عالم وأديب من علماء كنو،له قصائد كثيرة مخطوطة،ومن أشهرها تشطيره لديوان الشيخ إبراهيم إنياس،وهي قصيدة طويلة جدا. وهي مقابلة أجراها الباحث مع الشيخ في بيته بمدينة كنو ، اليوم الجمعة 23 / 8 / 2013 م ، الساعة الثالثة مساعا .

اسم: ( الإجادة والجودة بموازنة البردة ) 1، والتي منها:

أم هبت ريح الصبا من نحو مكة أو من نحو طيبة مأوى المصطفى العلم

هذا، وتسمية بعض أدبائنا المعارضة بالموازنة ليس أمرا مستحدثا منهم، فلم يكونوا بدعا من القائلين بذلك، فهذا البوصيري حين تطمح نفسه إلى معارضة ومحاكاة لامية كعب بن زهير في مديح الرسول صلّى الله عليه وسلّم ينظم قصيدة طويلة في نحو مائتي بيت على وزنها وقافيتها وسماها ( ذكر المعاد في وزن بانت سعاد )، والتي يعترف فيها بفضل كعب بن زهير تواضعا حميدا منه 2.

إلى متى أنت باللذات مشغول وأنت عن كل ما قدمتَ مسئول في كل يوم ترجى أن تنوب غدًا وعقد عزمك بالتسويف محلول<sup>3</sup>

بهذا نعلم أنّ من الأدباء من يسمون المعارضة بالموازنة على جهة تسمية مجازية، أو من جهة تسمية الكلّ بالجزء باعتبار أنّ الوزن ركن مهم في المعارضة.

<sup>( 1 )</sup> قصيدة مخطوطة في حوالي ( 189 ) بيتا على وزن البردة وقافيتها وغرضها .

<sup>.</sup> 338 - 337 ، شوقى ضيف ، فصول في الشعر ونقده ،

<sup>( 3 )</sup> البوصيري ، ديوان البوصيري ، المكتبة الشاملة ، القسم الدواوين الشعرية ، ص : 209 .

### الفصل الثاني

دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض المدح، والوصف، ويحتوي على المباحث الآتية:

المبحث الأول: المدح في داليّة النابغة الذبياني، ودالية الشيخ محمد الناصر كبر، والموازنة بين النصين. المطلب الأول: داليّة النابغة الذبياني.

المطلب الثاني: داليّة الشيخ محمد الناصر كبر.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

المبحث الثاني: المدح في دالية الشيخ عثمان بن فودي، ودالية الشيخ عبد الله بن فودي، والموازنة بين النصين.

المطلب الأول: داليّة الشيخ عثمان بن فودي.

المطلب الثاني: داليّة الشيخ عبد الله بن فودي.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

المبحث الثالث: الوصف في هائيّة عبد الرحيم البرعي اليمني، وهائيّة الشيخ محمد قنّ الغسوي، والموازنة بين النصين.

المطلب الأول: هائية عبد الرحيم البرعى اليمني.

المطلب الثاني: هائيّة الشيخ محمد قن الغسوي.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

### المبحث الأول

المدح في داليّة النابغة الذبياني، وداليّة الشيخ محمد الناصر كبر، والموازنة بين النصين.

### المطلب الأول: داليّة النابغة الذبياني. 1

هذه القصيدة هي جاهلية لشاعرها المشهور، وهي من اعتذارياته، لذا يقول ضياء الدين بن الأثير: "فيعتذر فيها إلى النعمان بن المنذر الذي تقرّب إليه، ووُشي به عنده، وهمّ بقتله ففرّ إلى ملوك الشام ومدحهم، ولكن لم يطب مقامه بالشام، فعاد يستعطف النعمان بقصائد رائعة كانت سببا في عفوه عنه"<sup>2</sup>.

ودالية النابغة الذبياني من أبرز قصائده وأطولها وأجمعها لأغراض الشعر، وأوفاها بالتعبير عن حياته وفنه، وتقع في تسعة وأربعين بيتا، ويمكن للباحث أن يقسمها إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: وصف الأطلال، ولقد استهل هذه القصيدة بنسيب رائع على عادة الشعراء القدامي، فبدأ بذكر الأطلال وقد خلت من سكانها منذ أمد بعيد فلا يسمع رجعا لندائه ولا ردا عليه، فيتوجع عليهم ويتأسف على ارتحالهم عنها وابتعادهم عنه حتى ما تمكنه زيارتهم الوصول إليهم.

<sup>( 1 ) &</sup>quot;هو زياد بن معاوية بن ضباب بن جناب بن يربوع ، وأمه عاتكة بنت أنيس من بني أشجع الذبيانيين " ، فهو ذبياني أبا وأما . راجع المحاضرة الحادية عشر ، المشير إليها في أسفل الهامش الأول .

والنابغة من أشرف قبيلة ذبيان ، وأحد فحول شعراء الجاهلية ، وكان يكنى بأبي أمامة وأبي ثمامة ، وهما ابنتاه ، كما يلقب بالنابغة ، وبمذا اللقب اشتهر. وكان النابغة حكما بين الشعراء في سوق عكاظ ، وهو ممن تكسب بالشعر في الجاهلية ، ولكنه آثر مدح الملوك . ويعد النابغة من شعراء الطبقة الأولى في العصر الجاهلي يتبارى في الأسبقية مع امرئ القيس وزهير ، وقد أضاف إلى قياثرة الشعر وترا جديد لم يُعرف من قبله ، وذلك هو فن الاعتذار ، فهو نسيج وحده ، طرق أبواب الاعتذار جميعا ، وطال عمره ومات قبل الإسلام ، ويعده الكثيرون من أصحاب المعلقات . راجع المحاضرة الحادية عشرة ، أشهر شعراء العصر الجاهلي ، الشبكة الإلكترونية ، ص 13 -https://www.google.com/webhp?client=aff . 13 مصرات المعلقات . الشبكة الإلكترونية ، ص 13 -maxthon-newtab&channel

<sup>( 2 )</sup> ضياء الدين بن الأثير ،المثل السائر ، المكتبة الشاملة ، تحقيق : أحمد الحوفي ، ( دار نهضة مصر للطبع والنشر ، ج 2 ، ص 12 .

<sup>( 3 )</sup> الزوزيي ، الحسين بن أحمد بن الحسين ، شرح المعلقات السبع ، تحقيق ، محمد إبراهيم سليم ، ( دار الطلائع ، 1994 م ) ، 244 .

<sup>( 4 )</sup> النابغة الذبياني ، **ديوان النابغة** ، المكتبة الشاملة ، ص 18 .

<sup>( 5 )</sup> العلياء : المكان المرتفع . الأمد : الدهر .

وقِفتُ فيها أُصَيْلا نسًا أُسائلها عَيّت جوابا وما بالرّبع من أحد  $^{1}$ إلا الأواريّ لأيام مــا أبـيـنـهـا والنؤي كالخوض بالمظلومة الجلد ردت عليه أقـــاصــيــه ولــــبّـــده ho ضرب الوليدة بالمحساةِ في الثأد $^2$ 

والقسم الثاني: خصّه بوصف الناقة والصيد، ويقع في ثلاثة عشر بيتا، وفي هذا القسم يشبه الشاعر ناقته بصفات تدل على كرمها، فوصفها بأنّها ذات خفّ صلب شديد، وأنّها متحملة لمشقات السفر ووهيج الهاجرة، وشدة الحر، ووصفها بثور وحشى منفرد إذا ريع من القناص فهو أسرع ما يكون حركة، وأجلد ما يكون في المعركة ثباتا $^{3}$ . فيقول  $^{4}$ :

> كأنّ رَحْلي وقد زالَ النّهار بنا يومَ الجليل على مُستأنِس وحِلدِ

سرت عليه من الجوزاء ساريـة تزجى الشمال عليه جامد البـرد

والقسم الأخير أطول الأقسام وأهمّها، وهو الغرض الرئيس لهذه القصيدة، وعدد أبياته ثلاثون بيتا، وفي هذا القسم عكف على مدح النعمان والاعتذار إليه، فبدأ يمدحه ووصفه بصفات الجود والكرم، وسعة الملك وقوة السطوة حيث لا يماثله أحد في ذلك إلا سيدنا سليمان عليه السلام، $^7$  فيقول $^8$ :

> ولا أرى فاعلاً في الناس يشبهه ولا أُحاشى من الأقوام من أحَــدِ قم في البرية فاحددها عن الفند $^{9}$ يبنون تَدمُرَ بالصُّفّاح والـــعـمد

إلاّ سليمانَ إذ قال الإله له وخيّس الجِنّ إنّى قد أذِنْتُ لهم

<sup>(1)</sup> النؤي: حاجز من تراب يعمل حول البيت والخيمة . الجلد: الأرض الغليظ .

<sup>(2)</sup> النابغة الذبياني ، ديوان النابغة ، المكتبة الشاملة ، قسم الدواوين الشعرية ، ص 18 .

<sup>( 3 )</sup> ينظر ، الزوزيي ، الحسين بن أحمد بن الحسين ، شرح المعلقات السبع ، المرجع السابق ، ص : 244 .

<sup>(4)</sup> النابغة الذبياني ، ديوان النابغة ، المرجع السابق ، من ص 18 إلى 19 .

<sup>( 5 )</sup> النحض: اللحم . القعد: البكرة .

<sup>( 6 )</sup> الموشى : الشيء الذي فيه ألوان مختلفة . طاوي : الضامر .

<sup>( 7 )</sup> ينظر الزوزيي ، الحسين بن أحمد بن الحسين ، المرجع السابق ، ص : 246 .

<sup>( 8 )</sup> النابغة الذبياني ، المرجع السابق ، ص 20 .

<sup>. 9)</sup> الفند : السفه .

<sup>( 10 )</sup> حيس : ذلل . تدمر : بلد بالشام . الصفاح : حجارة رقاق عراض .

فمن أطاعكَ فانفعهُ بـطاعـته كما أطاكَ وادلله على الرشـــدِ ومن عصاكَ فعاقبْه مُعاقـبـةً تَنهَى الظَّلومِ ولا تقعُدْ على ضَمَدِ الاّ لِمثْلِكَ أو من أنت سابقُهُ سبقَ الجواد إذا استولى على الأمدِ أعطى لفارهة حُلوٍ تـوابـعـها من المواهب لا تُعطي على نكــد

وفي آخر القصيدة يعتذر الشاعر للأمير باستعطاف له واستغفاره، ويتبرأ مما رمى به، ويدعو على نفسه بالشلل إن كان ما قال عنه الوشاة حق، ويصوّر ما تجرّعه من غضب النعمان، ويرجو منه قبول اعتذاره، بقوله 3:

ما قلت من سيءٍ مما أتيت به إذاً فلا رفعتُ أنبئتُ أنّ أبا قابوسَ أَوْعَـدَنـي ولا قرارَ على لا تقذفني بركنٍ لا كفاءَ له وإن تأتّفَكَ الأها إنّ ذي عِذرةٌ إلاّ تكن نَفَعَتْ فإنّ صاحبها الم

إذاً فلا رفعتْ سوطي إليّ يدي ولا قرارَ على زأرٍ من الأسد وإن تأثّفَكَ الأعداءُ بالرَّفَ للهِ فإنّ صاحبها مشاركُ النكلدِ

### $^4$ . المطلب الثاني : داليّة الشيخ محمد الناصر كبر

نظم الشيخ محمد الناصر كبر هذه القصيدة في مدح شيخه الشيخ مجتبى، واتخذ معلقة النابغة منهاجا له من حيث الشكل قاصدا بذلك معارضة هذه المعلقة، وتقع القصيدة في اثنين وستين بيتا.

ففي بداية داليته المشهورة بدأ بمقدة غزلية، كعادة شعراء العرب القدامي، وهي العادة التي جرى عليها أغلب الشعراء النيجيريين في افتتاح قصائدهم، لكن الغزل الذي استعمله الشيخ هو غزل عذري، ونجده يعيب عينيه لكثرة بكائها وسكبها الدمع ورمدها من أجل ذكرى محبوبة له 5.

<sup>(1)</sup> ضمد: الحقد.

<sup>. (2)</sup> الأمد : الغاية .

<sup>. 22</sup> لنابغة الذبياني ، **ديوان النابغة** ، المرجع السابق ، من ص 21 إلى 22 .

<sup>(4)</sup> هو محمد الناصر بن محمد المختار بن ناصر الدين بن محمد ميْزُوري بن الشيخ عمر المعروف ( بما لم كبر ) ، ولد الشيخ في غُرنفاوًا ، يوم الخميس في شهر شوال سنة ( 1416 هـ ) ، من أكتوبر ( 1996 م ). في شهر شوال سنة ( 1416 هـ ) ، من أكتوبر ( 1996 م ). نشأ محمد الناصر وترعرع في أسرة كريمة متدينة متعلمة ، وهو يتيم الأب فقام بتربيته خاله الشيخ إبراهيم نَظُعُني ، ختم القرآن في طفولته ، وتعلم على يد كبار العلماء والمشايخ في مدينة كنو ، منهم خاله الشيخ إبراهيم نَظُعُني ، الذي قرأ عنده ما يزيد على خمسين مؤلفا في فنون شتى ، وعلى رأسها فن التوحيد ، والشيخ إبراهيم قاضي قضاة كنو ، الذي أحد منه علوما وفنونا كثيرة وخاصة علوم اللغة ، ومنهم الشيخ عبد الكريم ، وأمثالهم كثير، ينظر، شيخ عثمان كبر ، الشعر الصوفي في نيبجيريا ، المرجع السابق ، ص 120 .

<sup>( 5 )</sup> ينظر ، شيخ عثمان كبر ، المرجع السابق ، ص 123 .

فيقول 1: { البسيط }

ومن سُكُوبِ وتَهْتَانٍ ومن سَهدِ2 تساقطُ الدُّرَّ من أَلْمَى ومن برد<sup>3</sup> تسقِيكَ بِالبَارِدِ البّسّام عن حَبَبٍ وعن أَقَاح وعن طَلْح وعن نَّضَد 4

ياعينُ ويحكِ من هَمْعِ ومن رّمدِ من ذكر كَاسِلَةٍ دَعْجَاءَ جــازلة شَكْلَهُ رانية حَوْراءَ زانية عيناء غانية خرعوبة الجسد

ثم انتقل الشيخ إلى غرضه الرئيس للقصيدة الذي مدح فيه شيخه فوصفه بصفات كريمة، حيث إنّه كان فريد عصره وسند قومه، فمدحه بأنّه قد فاق الكثير في ذلك من الأولياء في مختلف العصور، إلا عصر رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وعصر صحابته والتابعين فقال $^{5}$ :

> قطب عليه مدارُ الأولياء ومنا حَاشَيْتُ منهم وأَيْمُ الله من أحد إلاّ نجومَ الهُدى من عصر سيّدنا خير البرية من أَعْصُر جُـــدُدِ

ولم يقف الشيخ من ذلك، بل أنه استمر بمدح شيخه ويصفه بغزارة العلم وسعة المعرفة، حتى أنه كان متفننا في مختلف العلوم كالنحو، والصرف، والبلاغة، والأدب، وغيير ذلك من العلوم المختلفة فقال<sup>6</sup>:

> لا الفخرُ ساواه لا كــلا ولا الأَزَد كم مّارس العلم حتّى صار منفردا مِّن سيبويه من الفرَّا من الأســــد كم مارس النحو حتى صار منفردا من كان كالنجم بل من كان كالعَضُد وفي البيان أديب لاّ يماثلــــه مثل السُّنُوسِي الطبيب المَرْهَم العتد وفي الكلام أُريْبٌ لا يماثلـــه

ووصفه أيضا بصفات حميدة كالشجاعة والكرم والشرف والدعوة إلى الدين الحنيف، منها قوله :

<sup>(1)</sup> محمد ناصر كبر، ديوان سبحات الأنوار من سبحات الأسرار، 38.

<sup>( 2 )</sup> سهد : قلة النوم .

<sup>( 3 )</sup> دعجاء : سوداء .

<sup>(4)</sup> بسام: كثير الابتسام.

<sup>(5)</sup> محمد ناصر كبر ، ديوان سبحات الأنوار من سبحات الأسوار ، المرجع السابق، 38 .

<sup>( 6 )</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها .

<sup>( 7 )</sup> المرجع نفسه ، ص 39 .

يهاب من شرر تــرمـيــه بُنــدُقُــهُ فتى يواليك ءالآفاً مـطـوقـة فتىً عليه رَحَا التّصْريف دائـــرة فتى أحاطت بحكم الشرع حَوْطَتُهُ قد كان مَبْدَهُ مَنْهَى غيره ولكم فجا المواريد بالتوصيل عن صدد

كما جهنّم إذ ترمي على حـــرد لا الوَهِبُ الكُوم في أوبارها اللّبـــد في الرّفع والخفض والإرشاد والمدد فصار يعرف ذا قـــصــد وذا أُوَدِ

واختتم الشيخ قصيدته ببيان قصده من مدح شيخه وبالتسليم على رسول الله صلّى الله عليه وسلم، فقال :

> أسنَى الجوائز عندي أن تـفاجـئنـى حاشاك حاشاك أن يرجو حماك فتى سلِّم إلهي على حَامِيمَ ما نُشِــدت

بالسّقى والجذب والسُّلوك والمدد فينثني خائبا حاشاك صــــفر يد ياعين ويحك من همع ومن رمـــد

### المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

إن القصيدتين اتفقتا في أمور كثيرة، ومن تلك الأمور ما يلى:

اتفاق في القافية: قد اتفقت القصيدتان في القافية بمعناها العام والخاص، فالقافية واحدة والروي -1واحد وهو الدال.

اتفاق في الوزن: واتفقتا كذلك في الوزن، فكلتا القصيدتين من البحر البسيط. -2

3 - اتحاد في الغرض: فكلتا القصيدتين من غرض المدح، وهذه الأمور الثلاثة هي أساس المعارضة.

4 - من حيث الأفكار والمعاني: ففي القصيدتين ما ينم على تشابه الأفكار، فكلّ واحد شبه ممدوحه بصفات حسية ومعنوية، ثم أتى أخيرا يبدي حاجته كي ينال مناه.

والشاهد على ذلك:

فقد وصف النابغة ممدوحه بأنّه الذي عمّ فضله جميع البرية فقال:

على الناس في الأدني وفي البعد ولا أحاشي من الأقوام من أحد

فتلك تبلغني النعمان أن له فضلا ولا أرى فاعلا في الناس يشبهه ويصفه بالكرم فقال:

<sup>(1)</sup> محمد ناصر كبر، ديوان سبحات الأنوار من سبحات الأسرار، المرجع السابق، 40

الواهب المئة المعطاء زينها سعدان توضح في أوبارها اللبد وقال:

يوما ياجود منه سيب نافلة ولا يحول عطاء اليوم دون غد كما يصفه بالشجاعة:

أنبئت أن أبا قابوس أو عدني ولا قرار على زأر من الأسد ثم يذكر أخيرا حاجته فقال:

ها إن ذي عذرة إن لم تكن نفعت فإن صاحبها مشارك النكد أما الشيخ محمد الناصر كبر فوصفه بصفات منها وصفه بالعلم الغزير:

كم مارس العلم حتى صار منفردا لا الفخر ساواه لاكلا ولا الأزد قد كان فكّاك مرموز الكتاب ومكن ون الحديث فيالسيد السند قد كان وارث ما دون النبوة إذ إرث النبوة معقول على الرصد ثم وصفه بالكرم:

فتى يواليك ءالآفاً مطوقة لا الوهب الكوم في أوبارها اللبد ثم وصفه بالشجاعة:

يهاب من شرر ترميه بـنـدقـه كما جهنّم إذ ترمى على حرد وأخيرا يذكر له حاجته إليه:

أسني الجوائز عندي أن تفاجئني بالسقي والحذب والسلوك والمدد حاشاك حاشاك أن يرجو حماك فتى فينثنى خائبا حاشاك صفر يسد

5 — من حيث الألفاظ والمفردات: لاشك أنّ الشاعر الثاني ( المعارض ) قد أخذ ألفاظا ومفردات من القصيدة الأولى ( المعارضة )، فمثلا كلمات القافية مثل: ( أحد — نضد — برد — لبد — فرد — يصد أو تصد — قود — أود — لبد — يد — حسد — أسد أو أُسد ) وكثير غيرها، فإنّما قد وردت في كلا القصيدتين.

6 – من حيث البناء: فقد افتتح كل واحد قصيدته بحرف النداء الذي هو (يا) كما بدأ كل واحد منهما بالنسيب، ثم تناول كل واحد منهما هذا النسيب في الأبيات السبعة الأولى دون أن يزيد على ذلك أو ينقص منه شيئا، مثال ذلك، يقول النابغة الذبياني:

يا دار ميّة بالعلياء فالــــستنـــد أَقْوَتْ وطال عليها سالف الأمد وقفتُ فيها أُصَيْلا نسًا أُسائلها عَيّت جوابا وما بالرّبع من أحــد والنؤي كالخوض بالمظلومة الجلد إلا الأواريّ لأيام ما أبينها ضرب الوليدة بالمحساةِ في الثأدِ ردت عليه أقاصيه ولبّده

ويقول الشيخ محمد الناصر:

ومن سُكُوبِ وتَهْتَانٍ ومن سَهدِ تساقطُ الدُّرَّ من أَلْمَى ومن برد تسقِيكَ بِالبَارِدِ البّسّام عن حَبَبٍ وعن أَقَاح وعن طَلْح وعن نَّضَد شَكْلَهُ وَانية حَوْراءَ زانية عيناء غانية خرعوبة البحسد

ياعينُ ويحكِ من هَمْع ومن رّمدِ من ذكر كَاسِلَةٍ دَعْجَاءَ جـــازلة

7 - وأمر آخر هو تشابه تفكيرهما في الوصف، فقد وصف النابغة ممدوحه بأنّه لا يضارعه أحد في سعة الملك وقوة السطوة إلا سيدنا سليمان عليه السلام، كما وصف الشيخ محمد الناصر ممدوحه بصفات لا يضارعه فيها أحد في جميع العصور دون عصر الرسول صلّى الله عليه وسلّم وأصحابه وعصر التابعين.

#### المبحث الثاني

المديح في داليّة الشيخ عثمان بن فودي، وداليّة الشيخ عبد الله بن فودي، والموازنة بين النصين.

## المطلب الأول: دالية الشيخ عثمان بن فودي . 1

داليّة الشيخ عثمان بن فودي هي أول قصيدة عربية نظمها، وتقع في اثنين وستين بيتا، وقد افتتح قصيدته بذكر غرامه، وشوقه للنبي صلى الله عليه وسلم، وعبّر عن تجربته الروحية، ووصف عاطفة الحب المحمدي، وتحدث على طريقة شعراء الصوفية الذين اتخذوا شخصية الرسول صلى الله عليه وسلم موضعا لحبّهم وشوقهم، ذكر ذلك في خمسة وعشرين بيتا،

 $\left\{ \text{ الكامل } \right\}$ 

هل لي مسير نحو طيبة مسرعا لأزور قبر الهاشمي محمد  $^{3}$ لما فشا ريّاه في أكنافها وتكمّش الحجاج نحو محمد  $^{4}$ غُودِرتُ أنهمل الدموع موبلا شوقا إلى هذا النبي محمد  $^{5}$ أقسمت بالرحمن مالى مفصل إلا حوى حب النبي محمد  $^{5}$ 

من خلال هذه الأبيات نجد أنّ الشاعر مشتاقا متفانيا في حبّ نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، ولا أمل له في الحياة سوى زيارة قبره في المدينة المنورة بأنواره، والمعطرة بروحه الطيبة، لقد زاد شوقه إلى النبي صلى الله عليه وسلم لما رأى الحجاج أسرعوا في السير نحو ذلك القبر.

<sup>( 1 )</sup> هو عثمان بن محمد بن عثمان بن صالح بن محمد بن هارون ، المعروف بابن فودي ، ولد الشيخ عثمان في قرية تسمى مرة ، يوم الأحد أواخر صفر سنة 1168 هـ الموافق من دسمبر عام 1754 م .

تربى عند والده محمد فودي تربية حسنة وتعلم عنده قراءة القرآن الكريم ، وأحذ علوما أخرى عن شيوخ آخرين ، أمثال الشيخ عثمان المعروف بيِنْدَق الكَبَوِي ، والشيخ جبريل بن عمر ، والشيخ عبد الرحمن وغيرهم من مشاهير العلماء ، وقد تعلم علوما جمة رواية ودراية وإتقانا ، وبعد ذلك أخذ يدعوا الناس إلى الشريعة ، وأقام دولة إسلامية في بلاد هوسا ، انتهت إليه الإمامة وضربت إليه الإبل شرقا وغربا ، وهو علم العلماء ورافع لواء الدين ، أحيا السنة وأمات البدعة ، ونشر العلوم وجمع بين الحقيقة والشريعة ، وتوفي في سنة 1233 ه الموافق 1816 م ، لمزيد من البيان راجع كتاب تزيين الورقات ، ص 14 .

<sup>( 2 )</sup> الوزير جنيد ، ديوان عرف الريحان في التبرك بذكر الشيخ عثمان ، مخطوط ، مكتبة الوزير جنيد بصوكوتو ، ص 45 .

<sup>( 3 )</sup> تكمش : أسرع في السير . ريّاه ريحه الطيبة . أكنافها : جوانبها .

<sup>(4)</sup> غودرت: خلفت وأبقيت. الهمل: أفيض. موبلا: المطر الشديد.

<sup>( 5 )</sup> الوزير جنيد ، المرجع السابق ، والصفحة نفسها .

واستمر يعبر عن حبّه وشوقه إلى زيارة حبيبنا، إنّه لو قدّر له السير إلى مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم لنال غاية مطلبه، فقال:

لوسرت طيبة نلت غاية مطلبي متعفرا في ترب نعل محمد 2 وضريح أحمد بالعبير مقرمد يزري بعرف المسك طيب محمد 2 ما الشمس شيء والخسوف يزورها ليس الخسوف لنور هذا السيد أو طار قلبي أن أزور دياره دمعى يفيض لفقد هذا السيد تهمي دموعي إن ذكرت فناءه قد ذابني حب النبي محمد 3

هكذا يبين لنا الشاعر شدّة شوقه للمصطفى صلى الله عليه وسلم؛ وأبرز لنا ما يكنّه صدره من عاطفة صادقة، بأسلوب شعرى قوى، ومعان دقيقة لطيفة.

ونجد الشاعر كذلك يبين لنا معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم، وذكر عشرين نوعا من معجزاته، تحدث عن ذلك في خمسة عشر بيتا، نذكر بعضا منها:

وبعد أن ذكر لنا الشاعر نبذة من معجزاته صلى الله عليه وسلم، أخذ يبين لنا عجائب نبينا التي لا نهاية لها، فاستمر في عشقه مبينا عجزه وعجز غيره عن ذلك، من ذلك قوله:

يامن يعد عجائبا لمحمـــد أتطيق يا ذا كيل بحر مزبـــد يا من يعد الرمل في عرصاتها فاقت لذلك معجزات محمـــد $^{5}$ 

<sup>(1)</sup> متعفرا : متمرغا ، عفره في التراب ، أي مرّغه ودسّه فيه .

<sup>( 2 )</sup> مقرمد : مطليّ بالقرمد ، كل ما يطلي به للزينة مثل الزعفران وغيره . يزري : تماون وحقر وعاب ووضع من حقه .

<sup>( 3 )</sup> الوزير جنيد ، ديوان عرف الريحان في التبرك بذكر الشيخ عثمان ، المرجع السابق ، ص : 45 .

<sup>( 4 )</sup> الوزير جنيد ، المرجع السابق ، 46 .

<sup>( 5 )</sup> عرصاتما : أي كلّ بقعة بين الدور ليس فيها بناء .

# $^{2}$ لكن هديت لحبه فجولته $^{2}$ لا لهو منى ولا أنا مــــن دد

وفي آخر القصيدة نجد الشاعر يتوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم وبخلفائه الراشدين، في طلب العفو والمغفرة من الله تعالى والنجاة من الهلاك، والنجاة من أهوال يوم القيامة وعذاب النار، ومن فتنة سؤال القبر، وأن يفتح الله له أبواب جوده، ويسهّل له زيارة النبي صلى الله عليه وسلم، يقول:

> كن آخذا بيد العبيد المذنب ياعمدتي ياموئلي يا مقصد وأتيت بابك يا إلهي نجنيي يوم القيامة من عذاب موقد يارب إن لم تعف حق لى الردي وقنى هناك عذاب نار موصد كن لى مغيثا للنكير المرهب ياخالقي يا منقذي يا سيد هون لنا من أن نزور نبينا سهل أيا مولاي زورة أحمد<sup>3</sup>

وهكذا عبّر الشاعر عن عواطفه وأحاسيسه المتزايدة تجاه ذات المصطفى صلى الله عليه وسلم، بلغة سهلة وألفاظ لطيفة ممتعة.

<sup>(1)</sup> الوزير جنيد ، المرجع السابق ، 46 .

وكلمة : فجولته :معناها كشفته .

<sup>(2)</sup> الوزير جنيد ، ديوان عرف الريحان في التبرك بذكر الشيخ عثمان ، المرجع السابق ، ص: 46 .

وكلمة من دد: من لعب.

<sup>( 3 )</sup> الوزير جنيد ، المرجع السابق ، ص : 47 .

# $^{1}$ . المطلب الثاني: داليّة الشيخ عبد الله بن فودي

نظم الشيخ عبد الله بن فودي هذه الداليّة في مديح الرسول صلى الله عليه وسلم، مبينا صفاته وأخلاقه الشريفة، ومعبرا عن شوقه إلى زيارة المدينة المنورة والأماكن المقدسة في الحرمين الشريفين، وتقع هذه القصيدة في خمسة وستين بيتا.

افتتح قصيدته بمقدمة حمد الله تعالى فيها وشكره على إرسال رسله إلى الناس، وهم الذين جاءوا إلينا بكل الخير، فعلينا أن نتتبع آثارهم.

من ذلك قوله <sup>2</sup>: الكامل }

حمدا وشكرا للإله الواحد الباعث الإرسال تهدي من هد جاؤا بكل الخير دونك فاتبع آثارهم وع قول داع مرشد  $^4$  دع قول من يلهو ويلهج بالدد في ذكره طللا ببرقة ثهم  $^4$ 

وبعد هذه المقدمة بدأ الشاعر بمدح الرسول صلى الله عليه وسلم، فيذكر طرفا من فضائله وصفاته، منها أنّه أرفع قدرا ومنزلة، وهو كريم، ومحمود، وحبيب رب العالمين، وصاحب الشفاعة والوسيلة والإسراء ولواء الحمد، يقول:

فاثِن العنان إلى ثناء السيد رب السناء الهاشمي الأمجد $^{6}$ عِدة الخليل من الإله تليده وحبيب رب العالمين محمد $^{6}$ 

<sup>(1)</sup> هو عبد الله بن فودي بن محمد بن عثمان التوردي المعروف بابن فودي ، ولد في يوم الاثنين ليومين مضيا من شهر جمادى الألى سنة 1180 هـ، وتوفي في سنة 1245 هـ الموافق 1826 م ، وهو شقيق الشيخ عثمان بن فودي ، وأصغر منه سنا ، كان بينه وبين أخيه من الأعوام نحو اثني عشر عاما ، كما صرح بذلك بنفسه في كتابه " تزين الورقات بجمع مالي من الأبيات " ص : 3.

تربى وتعلم القرآن الكريم عند والده ، ثم أخذ العلوم عند مشاهير العلماء في عصره ، منهم أخوه الشيخ عثمان بن فودي ، والشيخ جبريل بن عمر ، والشيخ الحاج محمد بن راجي وغيرهم ، وهو أول من بايع الشيخ عثمان بن فودي حينما قام بحركته الإصلاحية ، وأول وزير من وزرائه ، أصبح عالما كبيرا متفننا وشيخا عبقريا مفكرا كاتبا تفتخر بمؤلفاته المكتبة العربية لا لكثرتما وقيمتها فحسب ، ولكن لشمولها لمعظم العلوم ، لمزيد من المعلومات ، راجع الثقافة العربية في نيجيريا للدكتور علي أبو بكر ، ص : 264 . وكتاب ، انفاق الميسور في تاريخ بلاد تكرور ، لمحمد بلو بن الشيخ عثمان بن فودي ، ص : 211 .

<sup>. 20</sup> عبد الله بن فودي ،  $\epsilon$  ديوان عبد الله بن فودي ، مخطوط ، مكتبة الوزير جنيد بصوكوتو ، ص 20 .

<sup>( 3 )</sup> وكلمة : وع : بمعنى حفظ .

<sup>( 4 )</sup> عبد الله بن فودي ، المرجع السابق ، والصفحة نفسها .

وكلمة يلهج : يغري به ويتأثر عليه . الدد : اللعب . الطلل : ما ظهر من رسوم الدار . برقة : اسم مكان .

<sup>( 5 )</sup> فاثن : انعطف . العنان : سير اللجام . السناء : الرفعة والضياء .

<sup>( 6 )</sup> عبد الله بن فودي ، المرجع السابق ، ص 20 . وكلمة : عدة : الاستعداد . تلد : مولد .

ردء به درء الرّدي هام الندى نور الهدى سُجُعٌ كريم المحتد<sup>1</sup> ريف اليتامى والضعاف ثِمَالهم بحر الجدى يروى غليل الوُرَّد وشفاعة ووسيلة وفضيلـــة إسراؤه ولواؤه والســـوؤدد ومن السجايا والغرائز وُكِدت لملاذ هذا الطّمل يوم الموعد<sup>3</sup> ما فيه من صبر وصفح رحمة وبسالة وبشاشة للمجتهـــد

ونجد الشاعر يعبر عن مشاعره نحو تربة ضمّت حبيبنا محمد صلى الله عليه وسلم، إنمّا عظيمة وحريّ بنا أن نعظّم معالمها، وحقّ علينا أن نطوف حول تلك الجبال الشامخة الحارة، وفي هذه الأراضى المقدسة مناسك ديننا وأماكن الطواف للطائفين، ومساجد للقائمين والساجدين، فقال:

حق علينا أن نعظم تربة فيها معاهد ذا النبي الممجد  $^{5}$  بيداءها وعقاربها وعفاءها ونطوف في تلك الجبال الصخد فيها مناسك ديننا ومساجد للطائفين القائمين وسجيد

ثم وصف الشاعر المنكرين لرسالة رسولنا صلى الله عليه وسلم، ويقول إغمّ خالفوا أمره وأنكروا رسالته السماوية، حسدا من عند أنفسهم، وقالوا إنّه شاعر، بل هو ساحر، كذبا وزورا، ورموه بكل باطل، لقد شهد برسالته صلى الله عليه وسلم ربّنا سبحانه وتعالى والملائكة الكرام، قوله:

إن الذي شقوا وشاقوا أمروه وشروا بهذا الخير شر المؤيد إذ أنكروا حسدا شموس رسالة لنبينا خروا هنا بله الغرد قالوه سحر شاعر وتها تروا فيه وتهته فكر شرهم الرد شهد الإله كذا الملائكة الكرام والأنبياء رسالة الأحمرة

<sup>.</sup> الأصل . الحتد : الأصل . المجع : اللين السهل . المحتد : الأصل . ( 1 )

<sup>(2)</sup> ريف: رءوف. ثمالهم: مطعمهم وغياثهم. الجدى: العطاء.

<sup>.</sup> الطمل : الخلق كلهم . وكدت : أكدت . الطمل : الخلق كلهم . ( 3 )

<sup>( 4 )</sup> عبد الله بن فودي ، **ديوان عبد الله بن فودي** ، المرجع السابق ص 21 . وكلمة بسالة : شجاعة . بشاشة : طلاقة الوجه .

<sup>( 5 )</sup> معاهد : المكان الذي لا يزال القوم يرجعون إليه .

<sup>( 6 )</sup> بيدائها : فلاتها . الصخد : شديدة الحر .

<sup>( 7 )</sup> عبد الله بن فودي ، المرجع السابق ، ص : 21 .

<sup>( 8 )</sup> المرجع نفسه ، ص 22 .

وفي الأبيات الأخرى نجد الشاعر يعبر عن حنينه وشوقه إلى زيارة الرسول صلى الله عليه وسلم قائلا ومخاطبا إخوانه، يا قوم قوموا مسرعين إلى الذي يعطى عطاياه وعوارفه كالبحر المزبد، وإلى من طاف بيت الله الحرام طواف الإفاضة مخلصا، وفاضت خيراته في الدنيا والآخرة، وسعى بقلب صاف نحو الصفا، وهو صفى الله ومأوى من طُرد من بلده، ياقوم إلى حيف مِنَى تأمنوا، يقول في هذا المعنى:

> ولمن أفاض إلى الإفاضة مخلصا خير يفيض هنا وفي يوم الغــــد وسعى بقلب قد صفا نحو الصفا ونحى صفى الله مأوى المطــرد سيروا لخيف كل خِيف تأمـنـوا ومنامكم بمنّى بمنّ الواحــــد وذروا المقام فحششوا ورضوا الحطيم على الحطام المفند2

> $^3$ فوق المطايا عامدي أم القرى وأراجلين بكل مور مبعـــــد

واختتم الشاعر قصيدته بالدعاء لقومه وشيوخه ووالديه وأحبابه وأبنائه، بأن يكونوا يوم القيامة تحت ظل محمد صلى الله عليه وسلم، وأن يقدر الله له زيارة حبيبنا محمد صلى الله عليه وسلم، فقال:

> يوم القيامة تحت ظل محمد بمكان هذا الهاشمي الأمجد عند الحجون تجلّ أو بالفرقد أبناؤنا الفضلا وكل موحسد

يارب قدر قومنا وشيوخنا یارب یا رحمان یسر سیرنا وأتح إلهى أن يكون قبورنا والوالدين وهكذا أحبابنا

<sup>( 1 )</sup> ناسلين : مسرعين .

<sup>(2)</sup> الحطام: يعني حطام الدنيا ما فيها من مال كثير أو قليل يفني ولا يبقى .

<sup>( 3 )</sup> عبد الله بن فودي ، ديوان عبد الله بن فودي ، المرجع السابق ص 23 . والمطايا : الدابة التي تركب .

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها .

#### المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

تحقق في القصيدتين شروط المعارضة، فالشاعر الثاني وهو الشيخ عبد الله بن فودي قد أعجب بقصيدة أخيه وهو الشيخ عثمان بن فودي، لذا نظم قصيدته على نمط قصيدة الشيخ عثمان بن فودي معارضا له، من ذلك ما يأتي:

اتفاق في الوزن: فكلتا القصيدتين من بحر الكامل، وهذا ركن أساسى في عقد المعارضة. -1

2 — اتفاق في القافية: كلّ قصيدة من القصيدتين داليّة، أي الحرف الذي بنيت عليه القصيدتان هو ( الدال )، وهو شرط ثانٍ من شروط المعارضة.

3 - اتفاق في الغرض: فكلتا القصيدتين في المدح النبوي، وهو أيضا ركن أساسي في عقد المعارضة.

4 - البناء: فقد سلك الشاعران في افتتاح قصيدتيهما أسلوبا واحدا، حيث إنّ الشاعرين افتتحا قصيدتهما افتتاحا مباشرا من دون أن يقدم لها بالمقدمة التي جرى عليها شعراء العرب القدامى، والشاهد على ذلك، يقول الشيخ عثمان بن فودي:

هل لي مسير نحو طيبة مسرعا الأزور قبر الهاشمي محمد

لما فشا ريّاه في أكـــافـها وتكمّش الحجاج نحو محمد

غُودِرتُ أنهمل الدموع موبــلا شوقا إلى هذا النبي محمـــد

أقسمت بالرحمن مالى مفصل إلا حوى حب النبي محمد

حمدا وشكرا للإله الواحد الباعث الإرسال تهدي من هد

جاؤا بكل الخير دونك فاتبع آثارهم وع قول داع مرشد

ويقول الشيخ عبد الله بن فودي:

دع قول من يلهو ويلهج بالدد في ذكره طللا ببرقة ثهمـــد

فاثِن العنان إلى ثناء السيد رب السناء الهاشمي الأمجـــد

5 - الألفاظ والمفردات: فالألفاظ في القصيدة الثانية معظمها مأخوذة من القصيدة الأولى، فمثلا الكلمات: قبر - الهاشمي - محمد - العيش - طيبة - السيد - يفيض - المرشد - المسجد - غد، الواردة في القصيدة الأولى، فإنمّا وردت أيضا في القصيدة الثانية.

6 – الأفكار والمعاني: اتفقت القصيدتان في الأفكار والمعاني حيث كانت معظم الأفكار والمعاني في القصيدتين معانِ وأفكار صوفية.

فكل من الشاعرين بين غرامه وشوقه للنبي صلى الله عليه وسلم، وكذلك عبر عن تجربته الروحية، ووصف عاطفة الحب المحمدي ويطلب دائما طريقة الوصول إلى زيارته والتقرب منه، وفي ذلك يقول الشيخ عثمان بن فودي:

هون لنا من أن نزور نبينا سهل أيا مولاي زورة أحمد ويقول الشيخ عبد الله بن فودي:

يارب يا رحمان يسر سيرنا بمكان هذا الهاشمي الأمجد

#### المبحث الثالث

الوصف في هائيّة عبد الرحيم البرعي اليمني، وهائيّة الشيخ محمد قنّ الغسوي، والموازنة بين النصين.

# المطلب الأول: هائيّة عبد الرحيم البرعي اليمني. 1

نظم عبد الرحيم البرعي قصيدته في التغني بالكعبة، فإنّه قد أعجب بهذا البيت العتيق، وغمرته بهجته وبماؤه وجليل قدره فأصبح يستطيب سناه، ثم أراد أن يحدث غيره بهذا كلّه، وأورد ذلك بطريق غزلي عفيف، وتقع القصيدة في ثلاثة وأربعين بيتا.

افتتح البرعي قصيدته يصف فيها الكعبة: وهذا هو الغرض الرئيس من القصيدة، فقد وصف فيها الكعبة بأحسن الصفات، فهي في أحسن البقاع، وأجل وأجمل الأماكن، وأسنى الزمان وأصفاه، سماؤه برّاق، وبساتينه فيحاء.

| { الخفيف }                    | يقول <sup>2</sup> :                           |
|-------------------------------|-----------------------------------------------|
| بعدها عن بناهــا <sup>3</sup> | من لنفس ثناها                                 |
| من جياد شجاها <sup>4</sup>    | كلما لاح بـــرق                               |
| روضة ومياهـــــا              | وتراءت بنجــــد                               |
| فاح مسكا ثراهـا <sup>5</sup>  | وديارا للـــيــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| بعدها من رعاهـا               | ليت ليلي رعتْ في                              |

<sup>( 1 )</sup> هو عبد الرحيم بن أحمد بن إسماعيل البرعي نسبة إلى قبيلة برع يمني ، ولد في سنة 673 هـ ، وتوفي 803 هـ ، وهو شاعر بليغ ومتصوف مشهور درس وقرأ الفقه والنحو على جماعة من علماء عصره ، ثم انتقل بالتدريس والفتوى واشتهر بالعلم والعمل ، وكان شاعرا مجيدا له غرر القصائد وأورعها في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم . راجع كتاب المرشد للدكتور عبد الله الطيب ، أثناء ترجمته للبرعي ، جزء 1 ، ص : 48 .

يقول الزبيدي في تاجه: " وبرع ... ( حبل بتهامة ) بالقرب من وادي سهام فيه قلعة حصينة ، وقرى عدة يسكنها الصنابر من حمير وله سوق ، وقد نسب إليه من المتأخرين الشاعر المفلق عبد الرحيم البرعي مادح المصطفى صلّى الله عليه وسلّم ، والموجود في أيدي الناس هو ديوانه الصغير ، وله مقام عظيم ببلدة وذرية صالحة " ح 5 ، 172 .

ويقول عنه الدكتور عبد الله الطيب في كتابه المرشد ، أثناء ترجمته للبرعي : " البرعي من شعراء المتصوفة المتأخرين ، لم أجد أحدا ترجم له إلا صاحب التاج ، ج / 5 ، ص : 172في مادة برع ، وزعم أن الذي بأيدي الناس من شعره هو ديوانه الصغير " ج 1 ، 50.

<sup>. ( 2 )</sup> عبد الرحيم ، البرعي ، **ديوان البرعي** ، ط 1 ، ( المكتبة الثقافة ، بيروت ، 1992 م ) ، 1 / 66 .

<sup>( 3 )</sup> بناها : أقامها ورفعها .

<sup>. 4</sup> شجاها : شقها .

<sup>( 5 )</sup> ثرا : غزر وكثر .

### وتدانت لــصـب ليس يهوى سواها $^{1}$

ومن هذه المقدمة اللطيفة أخذ في التغني بها، ويشبهها بامرأة يزور ربعها ويجدها مدلّلة بجمالها مختبئة في خبائها، والناس معتكفون، فهو يتقرّب منها علّها تراه مرة أو يراها هو، وحتى يقبّل لُماها ويبرد حواشيه بردائها2:

يا خليلي عوجا بي أشاهد رُباها وأحي مغانيي ربع ليلى شفاها وتراني أدْنى موضع من خباها فعساها تراني مرّة أو أراها وأن راحي وروحي حيث يحمي حماها وأماني قلبي قبلة من لماها بهجة الحسن كم من عاكف في قباها بردوا عن حشائى بحواشى رداها

ثم انتقل إلى مدح الرسول صلّى الله عليه وسلّم وأخذ في تعداد مناقبه وذكر معجزاته، فقال:

سيد ساد من في أرضه وسماهـــا

فاق أهل المعانى وعلى من علاها

تقصر الرسل طرا عنه وجها وجاها

ومنارا وهديسا وعلأ وانتباهسا

فله معجزات بحرها لا يضاهي

إن سبع المثاني لا يداني مداها 4

وبعد أن قضى شوطا كبيرا في المديح النبوي نراه يأتي إلى الاستغاثة والتشفع بالرسول صلّى الله عله وسلّم، فيقول في ذلك:

<sup>(1)</sup> صب: انحدر وانسكب.

<sup>( 2 )</sup> ينظر ، عبد الله الطيب ، الدكتور المرشد ، ( دار المعارف بيروت ، 1413 هـ / 1992 م ) ، ج 1 ، ص : 65 .

<sup>. 3)</sup> عبد الرحيم ، البرعي ، **ديوان البرعي** ، المرجع السابق ، من ص 66 إلى 67 .

<sup>( 4 )</sup> المرجع نفسه ، ص : 68 .

ياشفيع البرايا في غد من لظاها كن لنفسي معينا إن هوت في هواها واكفها حرّ نار جرف هار سقاها وارعها في جِنانٍ دانيات جباها

وأخيرا يختتم القصيدة بالصلاة على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم:

وصلاة تحي خاتم الرسل طه وتغشى رياضا حلّها وارتضاها<sup>2</sup>

# المطلب الثاني: هائيّة الشيخ محمد قن الغسوي. 3

لقد نظم قصيدته ليبيّن فيها مدى إعجابه بالمدينة المنورة، دار هجرة الرسول عليه أفضل الصلاة والتسليم، فأخذ يصوّرها تصويرا دقيقا يستغني القارئ بإدراك وصفها عن مشاهدتها، فتقع هذه القصيدة في أربعة وستين بيتا، وهي مخمسة وجميع هذه القصيدة تدور حول وصف المدينة المنورة.

بدأ هذه القصيدة بوصف المدينة المنورة.

يقول <sup>4</sup>: { الخفيف } نعم طيبة طــه إنها قد وشاهــا نورها وبهاهــا والله قد حل فيهـا<sup>5</sup> ضوء أزاها دجاها<sup>6</sup>

### إستنار سناها فاستشار ذكاها

(1) عبد الرحيم ، البرعي ، ديوان البرعي ، المرجع السابق ، ص:68.

( 3 ) هو محمد قن بن علي ، ولد في مدينة غُسو سنة 1358 هـ الموافق 1938 م ، بدأ بتعلم القرآن وهو صغير في مدينة غُسو ، ثم انتقل به إلى قرية ( قرمنجي ) حتى واصل فيها تعلم القرآن إلى أن ختمه ، وبعد ذلك وصل إلى كنو ففيها نشأ وتعلم .

وقد أخذ العلم على يد علماء هذه المدينة ، منهم معلم ثاني قوفر نائسا ، والشيخ عثمان القلنسوي ، وغيرهم . وهي مقابلة أجراها الباحث مع الشيخ في بيته بكنو ، ليوم الاثنين 2013/9/2 م .

كان الشيخ محمد قن عالما متفننا ، وشاعر صوفي تجاني الطريقة ، وكانت له أشعار كثيرة منها هذه القصيدة .

(4) محمد قن ابن على الغسوي ، قصيدة في مدح المدينة المنورة بعنوان " نعم طيبة طه " ، مخطوطة ، ص 1.

( 5 ) بماها : حسنها وجمالها .

( 6 ) أزا : تحرك . دجا : انتشر وانبسط .

<sup>. 70</sup> المرجع نفسه ، ص 70 .

 $^{1}$ صفوها قدعلاها سحائب الجود فيها  $^{1}$ يا اصطفاءًا أراها

ويح من قد أباها تحسدا أو رماها بنقصة أو دهاها وذاك من أن فيها

طه وهو زهاها

إن ربي كلاها عن كل خِبّ قلاها

وكل عاد غطاها فالشر ماكان فيها

بلكل خير أتاها

سبحان من قد حباها مراتبا لا تراهــــا

لعاصمات سواهـا فالخير قد بث فيها

قد ارتقی مرتقاها وسمی مستماهــا

قد علا معتلاها يانعم من كان فيها

ومن أتى لـــيراها

دُبّجت بقباها كللت بعلاهــا

ما خلى عن علاها عطرها هاك فيها

هواءَها وســـــماها

آه لبعد مداها یالیتنی هل أراها

هنيهة لهناها قد هان إذ جل فيها

محمد مـــعتماها

وهكذا استمر في جميع قصيدته يصف المدينة ويجل قدرها ويستطيب سناها ويبشر من زارها، ثم اختتم القصيدة بالتشفع بها، ويصلّى على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فقال:

<sup>( 1 )</sup> صفوها : نظامها .

<sup>(2)</sup> محمد قن ابن علي الغسوي ، قصيدة في مدح المدينة المنورة بعنوان " نعم طيبة طه " ، المرجع السابق ، ص 2 .

#### المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

اتفقت القصيدتان في الوزن، فكلتا القصيدتين من مجزوء الخفيف، وهنا تحقق شرط واحد من شروط المعارضة.

2 واتحدت كذلك في نوع القافية، وهذا شرط ثانٍ يجب توفره.

3 - والغرض من كل منهما هو الوصف، وصف الكعبة الشريفة والمدينة المنورة وهما أشرف البقاع الإسلامية، وهذه الأمور الثلاثة هي مناط المعارضة.

4 البناء: فقد افتتح كلّ من الشاعرين قصيدته مباشرة دون أن يقدم لها بنسيب ودون أن يفتتحها بالصلاة على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

5 – الألفاظ والمعاني: إنّ الشاعر الثاني ( المعارض ) استقى معظم ألفاظ أبياته من القصيدة الأولى ونهج منهجه في نسج عباراته، وتأليف ألفاظه، فاتحد الجرس واستوى النغم والموسيقى، فمثلا الكلمات التالية: حماها – رُباها – أراها – شذاها – لا تضاها – حاها – ثراها – طه – قباها – شحاها – علاها – تناهى – لا يضاهى – وجاها – بناها، وغيرها والتي وردت في النص الأول نجدها نفسها ترد في النص الثاني وبالمعنى الواحد وربما تكررت أكثر من مرة.

6 - الأفكار: هناك اتحاد بين القصيدتين في الأفكار وسردها وترتيبها، فقد تناولت كلتاهما: الوصف ثم الاستغاثة، ثم أخيرا الصلاة على النبي على الترتيب.

50

<sup>( 1 )</sup> محمد قن ابن علي الغسوي ، قصيدة في مدح المدينة المنورة بعنوان " نعم طيبة طه " ، المرجع السابق ، ص 2 .

#### الفصل الثالث

دراسة نماذج من المعارضة حسب غرض الفخر، والحب الإلهي، ويحتوي على مبحثين:

المبحث الأول: الفخر في رائية أبي فراس الحمداني، ورائية الشيخ محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي، والموازنة بين النصين.

المطلب الأول: رائية أبي فراس الحمداني.

المطلب الثاني: رائية الشيخ محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

المبحث الثاني: الحبّ الإلهي في كافيّة ابن الفارض، وكافيّة الشيخ أبي بكر عتيق، والموازنة بين النصين.

المطلب الأول: كافيّة ابن الفارض.

المطلب الثاني: كافيّة الشيخ أبي بكر عتيق.

المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

### المبحث الأول

الفخر في رائيّة أبي فراس الحمداني، ورائيّة الشيخ محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي، والموازنة بين النصين.

# $^{1}$ . المطلب الأول: رائيّة أبى فراس الحمدانى

إن رائية أبي فراس الحمداني تقع في أربعة وخمسين بيتا، افتتحها بمقدمة غزلية تقليدية، حيث نجده يحتفظ بكل مظاهر حبّه وشوقه سرا في صدره، ويذكر لنا آلامه مع العشق والمعشوقة، وعن وضعه وبعض الصفات التي لا يتنازل عنها، والعذاب الذي يشعر به دون أن يعلم الناس عنه.

> فقال 2: { الطويل }

أما للهوى نهيٌ عليك ولا أمـــر 3 بلى أنا مشتاق وعندي لـــوعة ولكنّ مثلى لا يُذاعُ له ســـرّ إذا الليل أضواني بسطت يد الهوى وأذللتُ دمعا من خلائقه الكبر إذا هي أذكتها الصبابة والفكــــر 5 إذا مت ظمآنا فلا نزل القطر

أراك عصى الدمع شيمتك الصبر تَكادُ تَضيءُ النارُ بين جوانحــي معللتي بالوصل والموت دانـــه

وبعد ذلك نجد الشاعر يتحدث عن ابنة عمه ويتغرل بها، حيث جعل حديثهما على شكل الحوار، فهي تسأله وتتظاهر بنكرانه لشحوب لونه، ولا تميز بينه وبين فتيانها، قائلا 7:

 $^{8}$ تسائلنی من أنت وهی علیمه وهل بفتی مثلی علی حاله نکر

<sup>( 1 )</sup> هو أبو فراس الحارث بن سعيد بن حمدان ، الحمداني التغلبي ، ولد سنة 320 هـ الموافق 932 م ، وهو شاعر من الحمدانيين .

نشأ أبو فراس الحمداني في رعاية عمه سيف الدولة ، وهو الذي ضمه إلى عائلته وحمله معه إلى بالاطه في حلب ، حيث اتصل بالعلماء والأدباء هناك فأخذ عنهم ، راجع أرشيف : التاريخ العالمي والإسلامي ، بعنوان من هو الشاعر أبو فراس الحمداني ، الشبكة الإلكترونية .

وتوفي في سنة 357 هـ الموافق 968 م .

<sup>( 2 )</sup> أبو فراس الحمداني ، **ديوان أبو فراس الحمداني** ، شرح خليل الدويهي ، ( دار الكتاب العربي ، بيروت ، 1999 م ) ، 153 .

<sup>. ( 3 )</sup> الشيمة : الخلق .

<sup>(4)</sup> أضواني : أي أضعفني . خلائقه : صفاته . الكبر : العز .

<sup>( 5 )</sup> بين جوانحي : أي بين صدره . الصبابة : آلام العشق .

<sup>( 6 )</sup> معللتي : أي تمنيه بالوصل والإلتقاء .

<sup>(7)</sup> أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق ، ص 154 .

<sup>( 8 )</sup> النكر : الصعب .

فقلت كما شاءت وشاء لها الهوى فتيلك قالت أيهم فهم كشر  $^{1}$ ولم تسألي عنى وعندك لى خبر فقلت لها لو شئت لم تتعنتــــي فقالت لقد أزرى بك الدهر بعدنا فقلت معاذ الله بل أنت لا الدهر

ثم انتقل الشاعر من مقدمته الغزليه إلى غرضه الرئيس من القصيدة وهو الفحر بالنفس، وتعداد المزايا والصفات، والاستعداد للتحدي والمواجهة، حيث إنّه كان قائدا للكتيبة، نزّالا بكلّ مخوفة، مروّيا البيض والقنا بالدماء، مشبعا الذئب والنسر باللحم، ومستعليا الصدر، باذل النفس في طلب المعالى2، فقال:

> معودةٍ أن لا يُخِلُّ بها النصــــر وإنى لجَرّارٌ لكل كتيبــــة وإني لنزال بكل مخوف\_\_\_ة كثير إلى نزالها النظر الش\_زر4  $^{5}$ فأظمأ حتى ترتوي البيض والقنا وأسغب حتى يشبع الذئب والنسر ولا أصبح الحيَّ الخَلوف بغارة ولا الجيش ما لم تأته قَبْلي النذر ويا رُبَّ دار لم تخفني معينة طلعت عليها بالردي أنا والفخرر

ونجد الشاعر في أبيات أحرى يخبرنا عن سقوطه، ويبين بأنه قد أسر وماذلك إلا قضاء الله وقدرته عليه وليس لضعفه، لأنه إذا أراد الله سبحانه وتعالى انفاز قدره وقضائه على امرئ، فليس له من يقيه في بر ولا بحر إلا هو $^{6}$ ، ومن ذلك قوله $^{7}$ :

> وما حاجتي بالمال أبغي وفـوره إذا لم أفر عرضي فلا وفر الوفر أسرت وما صحبي بغُزلِ لدى الوغى ولا فرسى مُهْرٌ ولا ربه غمـــــر 8

https://www.google.com/webhp?client=aff-maxthon-a

### ..newtab&channel

( 3 ) أبو فراس الحمداني ، ديوان أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق ، ص 156 .

<sup>( 1 )</sup> لم تتعنتي : أي تطلبين أمرا فيه مشقة لي وتعب لي . عندك لي خبر : أي تعلمين من أنا .

<sup>(2)</sup> ينظر محمد صلاح زيد ، رائية أبي فراس الحمداني ، قراءة أسلوبية تحليلية ، الشبكة الإلكترونية

<sup>( 4 )</sup> الشزر : نظرة الإعراض أو الغضب .

<sup>( 5 )</sup> النسر : طائر من الجوارح حاد البصر قوي .

<sup>( 6 )</sup> ينظر محمد صلاح زيد ، االمرجع السابق، ونفس الرابط .

<sup>(7)</sup> أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق ، ص 157 .

<sup>. (8)</sup> الوغى : الجبلة . غمر : حاهل ، الذي له قليل التجربة .

ولكن إذا حُمَّ القضاء على امرئ وقال أصَيْحابي الفرار أو الرّدي ؟ ولكنني أمضي لما لا يَعيبُنـــي وحسبك من أمرين خيرهما الأسر2 يقولون لى بعت السلامة بالردف فقلت أما والله ما نالني خَسْــر

فليس له برّ يقيه ولا بحـــر 1 فقلت هما أمران أحلاهما مُــر

حاول الشاعر أن يبين لنا أنّه قد أسر في ساحة المعركة، وأن أصحابه ما حملوا سلاحا وهم حوله، قالوا: إما أن نحملك ونفر فننجو، وإمّا أن نلبث فنموت، فقال لهم الفرار نجاة، فجبن، فكان جبنه مرّ المذاق، والرّدى فيه الهلاك وهو الأحلى والأجمل.

واستمر أبي فراس الحمداني يبين لنا حاله، لأن القوم يتهمونه ويقولون إنه يفر من الموت، مع أنه كان على علم بأنه سيموت، لذلك نجده قد اختار دار الآخرة لأنه هو دار البقاء $^3$ ، يقول $^4$ :

> هو الموت فاختر ما علا لك ذكره فلم يمت الإنسان ما حَيِيَ الذكر ولا خير في دفع الرّدى بِمَذَلـــة كما ردها يوما بسوءتــه عمـــرُ يمنون أن خلوا ثيابي وإنمـــا على ثياب من دِمَائِهم حُمْــر وقائم سيف فيهم اندق نصلـــه وأعقاب رمح فيهم حُطَمَ الصَّدر

وبعد ذلك توجه أبي فراس الحمداني إلى قومه، حيث نجد أنه يلومهم، وذلك لسبب أنهم قد تأخروا في فدائه بعد عن أسري، وكذلك أنهم لم يعطوه حقه وقدره، وسوف يطلبونه إذا افتقدوه  $^{5}$ ، قوله  $^{6}$ :  $^{7}$ سيذكرني قومي إذا جد جدهـم وفي الليلة الظلماء يفتقد البــدر فإن عشت فالطعن الذي يعرفونه ﴿ وَتَلَكَ الْقَنَا وَالْبِيضِ وَالْضَّمُّرُ الشَّقَرِ ﴿ ولو سَدَّ غيري ما سددت اكتفوا به وماكان يغلو التبر لو نفق الصّفر واختتم القصيدة وهو يفتخر بقومه ويعتز بهم، فإنّه يرى نفسه قطعة منهم، فقال8:

<sup>(1)</sup> إذا حم: أي إذا وقع القضاء والقدر.

<sup>(2)</sup> أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق ، ص 157 .

<sup>( 3 )</sup> ينظر محمد صلاح زيد ، وائية أبي فواس الحمداني ، المرجع السابق .

<sup>(4)</sup> أبو فراس الحمداني ، ديوان أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق ، ص 157 .

<sup>( 5 )</sup> ينظر محمد صلاح زيد ، والرابط نفسه .

<sup>( 6 )</sup> أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق ، ص : 158 .

<sup>(7)</sup> الظلماء :أي شدة حاجتهم له تساوي شدة حاجة الناس للبدر في الظلماء .

<sup>( 8 )</sup> أبو فراس الحمداني ، المرجع السابق، والصفحة نفسها .

ونحن أناس لا توسط عندنا لا تهون علينا في المعالي نفوسنا وأعلى ذوي العلا وأعلى ذوي العلا و

لنا الصدر دون العالمين أو القبر ومن خطب الحسناء لم يغلها المهر<sup>1</sup> وأكرم من فوق التراب ولا فخرر

# المطلب الثاني: رائية الشيخ محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي . 2

فمحمد البخاري من الذين ذاعت شهرتهم بين الناس بالعلم والشجاعة وغيرهما من الأخلاق الفاضلة والصفات الممتازة، ولكن الناس يظلمونه وينتقصون درجته ويصفونه بصفات لا تليق به، ولا يرون أنّه أهل للسيادة، يتهمونه بالخور وعدم الجدارة، لذلك نظم هذه القصيدة الطويلة دفاعا عن نفسه وإظهارا لأثر العتاب عليه، وتقع هذه القصيدة في خمسين بيتا<sup>3</sup>.

افتتح محمد البخاري قصيدته الغزلية بذكر محبوبتيه هر، وعاتكة، ثم وصف نفسيته كرجل ظاهره صحو، وباطنه جمر، يتأجج بين ضلوعه مشتكيا إلى أصحابه، فتذهب عنه نار الغرام حينا ثم تعود إليه حينا آخر، ونجده كذلك يحذّر نفسه وقد علا الشيب رأسه، ولم يترك المعاصي والتصابي، مع ذلك يصور الحبّ بعد ظهور الشيب في رأسه كالنار المشتعلة في المفرق.

فقال 4:

سمالك من هر وعاتكــــة زور فتقت لغي حين حان لك الزور $^{5}$ 

<sup>(1)</sup> في المعالى : في سبيل المحد .

<sup>( 2 )</sup> هو محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي ، ولد في أواخر القرن الثامن عشر الهجري عام 1200 هـ الموافق 1794 م في صكتو ، وترعرع فيها بين أبيه وأمه وإخوته ، ثم انتقل إلى رعاية عمه عبد الله بن فودي.

تربى محمد البخاري على يد أبيه وهو صغير ، فنشأ بأخلاق فاضلة وآداب سامية ، وتعلم منه مبادئ الدين الإسلامي ، وتدرب عليه في كيفية الوعظ والإرشاد ، ثم انتقل إلى رعاية عمه الشيخ عبد الله بن فودي ، حيث تم نضجه واكتملت شخصيته ، وظهرت أمام الناس بشكل واضح ، وسار على خطى عمه العلمية والأدبية والأدبية ، وتأثر به تأثرا لا يكاد أحد يفصل بينه وبين عبد الله بن فودي في مهارته العلمية والأدبية ، وتثقّف عليه تثقيفا علميا ، وتحلّ جميع فنون اللغة العربية والإسلامية من بحر علم عمّه العميق .

وتوفي محمد البخاري وهو في الخامسة والخمسين من عمره في مدينة تمبول سنة 1255 هـ الموافق 1839 م . راجع ، غرب طن ظوهو زاريا ، محمد البخاري وشصيته الأدبية ، ( شركة غسكيا – زاريا ) ، ط 1 ، ص : 10 .

<sup>( 3 )</sup> ينظر ،المرجع السابق ، ص : 86 .

<sup>( 4 )</sup> الوزير جنيد ، ديوان اتحاف القارئ ببعض قصائد محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي ، مخطوط ، مكتبة الوزير جنيد بن محمد البخاري بصكتو ، 35 .

<sup>( 5 )</sup> فتق : شق وفصل . الزور : الباطل والكذب .

 $^{1}$ وأصبحت صبا هائما ببرى الهوى مقودا إلى ذيب عواقبه تبر فيا عجبا من عاشق متستر ظواهره صحو وباطنه جمر أفق فالصبي بعد القتير بعارض أوان وعار ثم نار لها سعر  $^{2}$ 

واستمر محمد البخاري يعظنا بأن نغفل عن الدنيا ونزهد في نعيمها، لأنّ الدنيا خائنة تصيد فريستها من حيث لا تحتسب مثلما يصطاد الذئب أو الأسد الشاة، وينبهنا كذلك إلى أن لا نثق بالناس، فإنّ الوثوق بهم يؤدي إلى الهلاك والخسارة، وألا نركن إلى كلّ نمّام يزوّر قوله إيقادا لنار الفتنة والبغضاء بين الناس، ومن قوله:

توق من الدنيا خفي خداعها وفخ زباها إن زينتها اليعرو وحاذر خداع الناس طرا ولا تثق بأكثرهم إن الوثوق بهم خسر وأحسن إلى الحق الكريم وداره فإن مدارات الكريم له أسر وهد كل فتات يزور قوله مكارا وإغراء ليقتد الوغراء

ونحد محمد البخاري في أبيات أخرى يبين لنا اتهام الناس له وعتابهم زورا وافتراء، من أنّه رجل لا رأي له، وكذلك أنّه عاجز عن الكلام، لايصدر منه نهي ولا أمر، ولا يقدر على حماية جاره وأتباعه إن ألمّ بهم ضر، فأخذ يدفع تلك المزاعم والتهم، فقال:

أيا قائلا إن البخاري امسع يتبع أمر الحي ساؤه أم سسر وليس له في القوم نهي ولا أمسر وليس له في القوم نهي ولا أمسر وليس بحام عن حماه ودافع عن الجار والأتباع إن مسهم ضر هداديك أن العفو مكرمة فمن عفا فله فضل ومن ربه أجسس 4

ثم نراه يتعجب من أقوال الناس عنه، ناظرا إلى علو رتبته وأنّه عمدة قومه، يقول:

فكيف يكون المرء عمدة قومه ويأتيه منهم ما يضيق به الصدر

<sup>( 1 )</sup> تبر : هلك . هائما : ضائعا وتائها .

<sup>(2)</sup> الوزير جنيد ، ديوان اتحاف القارئ ببعض قصائد محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي ، المرجع السابق ، ص 35 . وكلمة القتير : رؤوس المسامر في حلق الدرع ، وأول ما يظهر من الشيب .

<sup>. (</sup> 3 ) المرجع نفسه ، ص 36 . والوغر : الضغن والحقد والعداوة .

<sup>( 4 )</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها . وهداديك : اسم فعل ، أي مهلا بعد مهل ، رفقا وتأن .

# فهذا ورب البيت فيه تناقـص فما صدقوا والله فيه وما بـروا $^{1}$

ثم أخذ يبرز دثامة خلقه وكثرة حلمه على جماعته وعشيرته، فيذكر أنه لايقتص مما رموه به ليس خوفا منهم أو عجزا، ولكنّه محض العفو واللين والصفح والصبر، يصون عرضه ويظهر كرمه محتسبا إلى الله الأجر، فقال:

فلا تحسبيني يا أميمة عاجــزا ولا جبنا وغلاكما يحسب الغمر  $^{3}$  ولكن عفوي حسبة وتكرمــا وصونا لعرضي أن يدنسه المــزر  $^{4}$  دعاهم إلى ظلمي وأغراهم بــه وما علموا من أن شيمتي البـــر

فالشاعر هنا يتعجب، ويذكر أقصى ما بلغ إليه من الحلم مع أفراد مجتمعه، وليس من طاقة أي إنسان أن يحلم ويصبر عليهم مثل حلمه وصبره.

وبعد ذلك انتقل الشاعر إلى غرضه الرئيس وهو الفحر، فنجده يفتخر برأيه الصائب، وفصاحته الفذّة، وذكائه المفرط، وهيبة الأعداء منه في ميدان الحرب، ومستعليا على بني موسى، ويمن عليهم بأنّه هو أول من يواجه إن ألمّ بهم منكر، فإن ارتحل عنهم فسوف يذكرونه ويلتمسونه كما يلتمس القمر في ليلة ظلماء، يقول:

لقد علمت بني موسى بأني جزيلها المحكك إن أمر ألم بها أمر  $^{5}$  لقد علمت بني موسى بأني عذيقها المرجب إما عضها البيض والسمر  $^{6}$  فحينئذ لم يطلبوا مثل مشهدي وفى الليلة الظلماء يلتمس البدر  $^{7}$ 

واختتم القصيدة وهو يزمع على السفر إلى أحمد في النيجر، مقتطعا البيداء والمفاوز، لأنّه رجل ملأ الدنيا بالعدل، ويمدحه بقوله:

يود شذاه ثم معشار نوره وقيمته الكافور والندر والتبرر

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها .

<sup>( 2 )</sup> جبنا : تميب الإقدام على ما لا ينبغي أن يخاف .

<sup>( 3 )</sup> المزر : خيط يكون في فم الكيس ونحوه إذا شدّ أغلقه وإذا أرخى فتحه .

<sup>(4)</sup> الوزير حنيد ، ديوان اتحاف القارئ ببعض قصائد محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي ، المرجع السابق ، 37 .

<sup>( 5 )</sup> جزيل : عود تركز لتحتك الإبل المجرب به . المحكك : ما ينصب في مبارك الإبل لتحتك به الجربي منها .

<sup>.</sup> المحوف : أكبي لبق . المرحب : المعظم والمهيب المخوف . 6

<sup>(7)</sup> الوزير جنيد ، المرجع السابق ، 37 .

# $^{1}$ فها أنا مشتاق إليك وعازم على السفر الموعود إن رجع التور

### المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

قد تحقق في القصيدتين شروط المعارضة، فالشاعر الثاني وهو الشيخ محمد البخاري كأنه طالع قصيدة أبي فراس الحمداني ودرسها واستفاد منها بالوزن والقافية والمعاني الجزلة، لذا نظم أحاسيسه وأفكاره على شكل قصيدة أبي فراس الحمداني، من ذلك ما يلى:

1 - اتفاق في الوزن: لقد اختار كل منهما ( المعارِض والمعارَض )، أن تكون موسيقاه على البحر الطويل.

اتفاق في القافية: كلّ قصيدة من القصيدتين رائيّة، أي الحرف الذي بنى كل واحد منهما -2 قصيدته هو حرف " الراء " .

3 اتفاق في الغرض: احتوت قصيدة المعارِض والمعارَض على الفخر، وهو شرط ثالث من شروط المعارضة.

4 – البناء: لقد سلك الشاعران في افتتاح قصيدتيهما أسلوبا واحدا، حيث إنّ الشاعرين افتتحا قصيدتيهما بمقدمة حرى عليها شعراء العرب القدامي، فنجد أبا فراس الحمداني مثلا يتغزل بابنة عمه، ويجعل حديثهما على شكل الحوار، وكذلك محمد البخاري نجده يتغزل بمحبوبتيه هر وعاتكة.

5 — إن معظم المفردات التي استخدمها الشاعر الثاني وهو الشيخ محمد البخاري في القافية كأخّا متوافقة بالتي صدرت من قافية أبي فراس الحمداني، ومثال ذلك: أمر — أسر — قدر — خبر — الهجر — الفقر — البدر — الضير — غمر — الصدر.

وأيضا نجد الشيخ محمد البخاري ضمّن نصف عجز بيت أبي فراس الحمداني، قال أبو فراس الحمداني: الحمداني:

سيذكرني قومي إذا جد جدهم وفي الليلة الظلماء يفتقد البدر وقال محمد البخاري:

فحينئذ لم يطلبوا مثل مشهدي وفي الليلة الظلماء يلتمس البدر

<sup>( 1 )</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها . والتور : الرسول بين القوم .

6 – الأفكار والمعاني: اتفقت القصيدتان في الأفكار والمعاني، حيث نجد كل واحد منهما افتخر بنفسه وبقبيلته، والشجاعة والرأي واللسان، وكثرة المشاهدات من الغزوات، ومثال ذلك قول أبي فراس الحمداني:

> معودة ألا يخل بها النصـــر سيذكرني قومي إذا جد جدهم وفي الليلة الظلماء يفتقد البدر ونحن أناس لا توسط عندنكا لنا الصدر دون العالمين أو القبر

وإنى لجَرّارٌ لكل كتيبـــــة ويقول محمد البخاري:

لقد علمت بني موسى بأنى جزيلها المحكك إن أمر ألم بها أمـــر لقد علمت بني موسى بأني عذيقها المرجب إما عضها البيض والسمر فحينئذ لم يطلبوا مثل مشهدي وفي الليلة الظلماء يلتمس البدر

## المبحث الثاني

الحبّ الإلهي في كافيّة ابن الفارض، وكافيّة الشيخ أبوبكر عتيق، والموازنة بين النصين.

# المطلب الأول: كافية ابن الفارض. 1

نظم ابن الفارض هذه القصيدة، وذلك ليظهر بها مدى اشتياقه للذات الإلهية وفنائه فيها، فهو شديد الحبّ لمولاه، ويترقب الوقت دائما لملاقاته، فما كاد يلبث في هذه الحالة حتى يصاب بالذهول النفسي، فهو دائما يبتغي السمو بروحه إلى الاتصال بالكائن الأعلى، وقد اتخذ وسيلته إلى هذا التصوير الغزل بالذات الإلهية غزلا ظامئاً لا يروي صاحبه أبدا، وتقع هذه القصيدة في ستين بيتا.

افتتح ابن الفارض قصيدته بالحديث عن جلال الله وقوته وجبروته فله الخلق والأمر، يقول في ذلك  $^2$ :

ته دلا لا فأنت أهل لذاكـا وتحكّمْ فالحسن قد أعطاكا ولك الأمر فاقض ما أنت قاض فعليّ الجمال قد ولاكـا وتلافي إن كان فيه ائتلافـي بك عجل به جعلت فداكا

وبعد هذه الأبيات حاول الشاعر أن يبين مدى تلذذه بحبّ الإله حتى أصبح يستعذب كلّ مرّ من أجله كما يحتمل كلّ أذى في سبيله، فالذلّ في سبيله عزّ، والهوان من أجله فخر، فالهوى قاتل له، فيقول:

# وبما شئت في هواك اختبرنـــى فاختياري ماكان فيه رضاكــــا $^{4}$

<sup>( 1 )</sup> هو عمر بن أبي الحسن علي بن المرشد بن علي الحموي الأصل ، وكنيته : أبو حفص ، وأبو القاسم ، وينعت بشرف الدين ويعرف بابن الفارض ، ويعنى بحذا اللقب الذي يكتب الفروض للنساء على الرجال ، وأن أبا الشاعر كان يقوم بإثبات هذه الفروض فغلب عليه التلقيب بالفارض . وعرف ابنه بابن الفارض .

ولد ابن الفارض في الرابع من ذي القعدة سنة ست وسبعين وخمسمائة ( 576 ) ه ، بالقاهرة ، وكان والده من أكابر علماء مصر ويلزم ولده بالجلوس معه في الجالس الحكم ومدارس العلم .

ونشأ ابن الفارض في بيئة عربية بحتة ، تحتم بالعلم والمدنية الحديثة ، واهتم بالزهد والتقشف والعبادة والقناعة ، وتثقف تحت إشراف والده وتفقه على مذهب الشافعي ، وتوفي بالقاهرة يوم الثلاثاء من جمادى الأولىسنة اثنين وثلاثين وستمائة . انظر وفيات الأعيان لبن خلكان ، ( دار صادر – بيروت )، ج 3 ، 454 .

<sup>. 53 )</sup> ابن الفارض ، عمر بن أبي الحسن بن المرشد ، ديوان ابن الفارض ، ط 1 ، ( المكتبة الشعبية ، 1372 ه - 1953 م - 1050 م 1050 .

<sup>( 3 )</sup> الجمال : هو تحليه تعالى بوجهه لذاته ، فلجماله المطلق جلال هو قهاريته للكل عند تجليه بوجهه فلم يبق أحد حتى يراه .

<sup>( 4 )</sup> الهوى هو ميل النفس إلى مقتضيات الطبع والإعراض عن الجهة العلوية بالتوجه إلى الجهة السفلية .

بي أولى إذ لم أكن لو لاكا وخضوعي ولست من أكفاكاً بين قومي أعدّ من قتلاكـــا في سبيل الهوى استلذ الهلاكا لو تخيلتَ عنه ما خلاّ كـــا<sup>3</sup>  $^{4}$ هام واستعذب العذاب هناك 

وإذا ما إليك بالوصل عـزت فاتهامى بالحب حسبي وأنسي لك في الحي هالك بك حيى عبد رقِّ ما رقَّ يوما لعتــــق 

ونجد الشاعر في أبيات أحرى يبين أنّه يعيش مع محبوبه وهو بين مخافتين، فهو يقف أمامه موقف الراغب الراهب يخاف منه ويطمع فيه، يقول:

# فبإقدام رغبةٍ حين يغشــــا ك بإحجام رهبة يخشاكا $^{6}$

واستمر الشاعر يعبر عن مدى ما بلغ به الحبّ والهيام والانكسار، فهو دائما يتمنى أن يتصل بمحبوبه جلّ وعلا، فقد ذاب القلب لأجل ذلك، وسهرت العين، وعزّ الغمض، فليته يأخذه النوم لیری به طیف محبوبه، یقول :

> ك وفيه بقية لرجا كـــا فكأنى به مطيعا عصاكا مُ فيوحي سرًّا إلىّ سُرّاكًا

ذاب قلبي فأذن له يتمنّــــا أو مُر الغُمضَ أن يمر بجفنـــي فعسى في المنام يعرض لي الوهـ ْ

<sup>(1)</sup> من أكفاك: أي من أمثالك.

<sup>(2)</sup> عزت: صعبت. الولاء: النصرة.

<sup>( 3 )</sup> الرق : بالكسر من الملك ، وهو العبودية . ورق له : مال .

<sup>( 4 )</sup> الجلال : هو احتجاب الحق سبحانه عنا بعزته أن نعرفه بحقيقته وهويته كما يعرف هو ذاته .

وهام : من الهيمان ، وهو دوام الحيرة وثباتها ، وصوره ودرجاته إذا دامت واستقرت .

<sup>( 5 )</sup> ابن الفارض ، عمر بن أبي الحسن بن المرشد ، ديوان ابن الفارض ، المرجع السابق ، 36 . وأدناك : قربك . والحجي : العقل . وأقصاك :

<sup>(6)</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها .

<sup>(7)</sup> ابن الفارض ، عمر بن أبي الحسن بن المرشد ، **ديوان ابن الفارض** ، المرجع السابق ، ص 37 .

<sup>(8)</sup> السرى: المشى في الليل.

وحمت سُنّة الهوى سِنَةُ الغـم ض جفوني وحرَّمت لقياكـا أبق لى مقلةً لعلى يومًــــا أين منّى ما رمت هيهات بل أيـ فَبَشِيري لو جاء منك بعطـف قد کفی ما جری دما من جفون فأجر من قلاك فيك معنَّــي قبل أن يعرف الهوى يهواكـا

رَمَقِي واقتضى فنائي بقاكا قبل موتی أرى بها من رآكا ن لعيني بالجفن ثم ثراكـــا ووجودي في قبضتي قلت هاكا بك قرحَى فهل جرى ما كفاكا

وبعد ذلك أخذ الشاعر يبين موقفه من الذين يلومونه في هذا الحبّ والهيام، فمنهم من ينكر عليه هذا الهيام ويعاتبه عليه، ومنهم من يلوموه على تقصيره في الحبّ وهجرانه حبيبه، فقال:

> هَبْكَ أَن اللاحي نهاه بجهل عنك قل لي عن وصله من نهاكا فإلى هجره ترى من دعاكــــا ولغيري بالود من أفتاكــــــا بافتقاري بفاقتى بغناكـــــــا ن فإنى أصبحت من ضعفاكــا وأشاعوا أنى سلوتُ هواكــــاً

وإلى عشقك الجمال دعاه أترى من أفتاك بالصَّدِّ عنِّي بانكساري بِذِلّتي بخضوعي لا تكلني إلى قوى جلد خا شَنَّعَ المرجفون عنك بهجري

ونجده كذلك يرد على الذين يلومونه في هذا الحبّ والهيام، مبينا موقفه من حبيبه، في قوله:

عنك يوما دع يهجروا حاشاكا كيف أسلو ومقلتي كلّما لا ح بريق تلفّت للقاكـــا إن تنسمت تحت ضوء لشام أو تسنمت الريحَ مِنْ أنباكا ك لعيني وفاح طيب شذاكا فيك معنى حلاك في عين عقلي وبه ناظري مُعنَّى حلاكـــا2

ما بأحشائهم عشقت فأسلو طبت نفسا إذ لاح صبح ثنايا

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها . وشنع : أذاع . وأشاعوا : أذاعوا .

<sup>( 2 )</sup> حلاك : ألبسك حلية . وناظري : عيني . والمعني : المتعب المجهود . والحلي : جمع حلية : وهو ما يتزين به .

## $^{1}$ فقت أهل الجمال حسنا وحُسْنَى فبهم فاقة إلى معناكــــا

عاد الشاعر مرة أخرى يصور لنا مدى انهماكه في حبّ محبوبه وشدّة تعلّق قلبه به حتى لا يكاد أحد يقدر في أن يصرّفه عن حبيبه إلى غيره، إذ إنّ قلبه يرى أن الالتفات إلى غيره شرك وحاشاه أن يشرك فيه سواه، قوله:

إن تولى على النفوس تولي أو تجلّى يستعبد النُّسَّاكيا فيه عوضت عن هداي ضلالا ورشادي غيا وستري انهتاكا وحَّد القلب حبه فالتفاتيي لك شرك ولا أرى الإشراكا ألى المناس

واختتم الشاعر قصيدته وهو يعتذر إلى الذين يلومونه في هذا الحبّ، ويبين لهم بأغّم لو شاهدوا ما يشاهده هو لكفّوا عن لومه ولشاركوه في هيامه، فيقول في ذلك:

يا أخا العذلِ مَن الحسن مثلي هام وجدًا عدمتُ أخاكً  $^{4}$  أو رأيت الذي سبانيَ فيــه من جمال ولن تراه سباكًا ومتى لاح لي اغتفرت شهادي ولعينيّ قلت هذا بذاكً  $^{5}$ 

# المطلب الثاني: كافيّة الشيخ أبو بكر عتيق. 6

<sup>(1)</sup> ابن الفارض ، عمر بن أبي الحسن بن المرشد ، ديوان ابن الفارض ، المرجع السابق ، 38 . وفقت : علوت . والحسني : الإحسان . والفاقة : الفقر .

<sup>( 2 )</sup> تولى الأولى : بمعنى حكم . وتولى الثانية : بمعنى ذهب . واستعبد : اتخذه عبيدا . والنساكا : جمع ناسك ، وهو عابد .

<sup>( 3 )</sup> المرجع السابق نفسه ، والصفحة نفسها .

<sup>( 4 )</sup> عدمت أخاك : أي فقدت أخاكة ، يعني ، العذل المذكور في أول البيت .

<sup>( 5 )</sup> المرجع السابق نفسه ، والصفحة نفسها .

<sup>( 6 )</sup> هو الشيخ أبو بكر عتيق بن خضر بن أبو بكر بن موسى ، الكشناوي نسبة إلى مدينــة كشنه ، وكان أبوه وجده من أهلها . ولد بمدينة كشنه في أوائل القرن العشرين وذلك عام ( 1909 م ) ، وعاش بمدينة كنو إلى أن توفي سنة 1974 م .

نشأ الشيخ أبو بكر عتيق بمدينة كنو تحت تربية شقيقة جدته ( رحمة ) بنت الشيخ عبد الملك ، وتعلم العلوم عن أربابها ، فقد أخذ عن مشايخ عدة ، واستفاد منهم علوما وفنونا جمة ، منها القرآن الكريم ، والفقه ، والأدب ، واللغة ، والنحو ، والتصوف ، وعلم العقائد وغير ذلك من العلوم المتداولة في عصره ، حتى شهد له بذلك أكابر علماء كنو ، أمثال الشيخ محمد سلغا ، الذي أخذ عنه علم الفقه واللغة والحديث والتفسير ، فأجاد كلا منها ، ومنهم الشيخ عبدالله سلغا وهو الذي تولى التدريس في معهد سلغا بعد وفاة أبيه ، فقد تأثر الشيخ أبو بكر عتيق بهما تأثرا عميقا في السلوك وكيفية التدريس ، فأنشأ معهدا بعد وفاقهما، ومنهم أيضا الشيخ أبو بكر مجنيو ، الذي أخذ عنه علوم التصوف ومسائل الطريقة وفي جميع علوم أهل الحقيقة ، انظر بكر عتيق في حقه : وهذا السيد أخذت عنه علوما وأسرارا وحكما وأنوارا ، وهو مرجعي في علم هذه الطريقة وفي جميع علوم أهل الحقيقة ، انظر الفيض الهامع في تراجم أهل السر الجامع ، 5 إلى 14 . راجع محمد الأمين عمر ، الشيخ أبوبكر عتيق وديوانه هدية الأحباب والخلان ، زاوية أهل الفيضة التجانية كنو ، نيجيريا ، د.م ، د.ت ، ص : 15 .

لقد نظم الشيخ أبي بكر عتيق هذه القصيدة، ليظهر مدى اشتياقه للذات المحمدية، معارضا بما قصيدة ابن الفارض السابقة الذكر، فهي تدل دلالة واضحة على شدّة تعلّق قلب الشيخ بالذات المحمدية، كما تنّم عن تعمّقه في التصوف، وتقع قصيدته في خمسة وثلاثين بيتا.

افتتح الشيخ قصيدته دون أن يقدم لها بمقدمة، فبدأ يبيّن سروره والفرح الذي غمره، حين التقى بحبيبه الذي طالمًا يرتجى الوصول إليه إلاّ أنّ الذنوب تعوّقه عن ذلك، فلمّا صادفه أخذ يبيّن له حوائجه كي يقضيها له، فهو يرجو منه النوال والقرب والوصل والخلاص والفوز وحير الختام.

> يقول 1: { المديد }

لكن الذنب عاقه عن لقاكا  $^{2}$ نال كل المنى وفاق السماك بالذي أرتجي وقل لي هاكــا3

فسلام عليك ممن أتـــاك يا حبيب الإله يرجو رضاكـا طالما يرتجي الوصول إليكـــم أنت باب الإله من جاك حضرا جئت أرجو النوال منك فجد لي أرتجى القرب أرجى الوصل أرجو كل ما نال ذو المنى من عطاكا $^4$ قيدتني عن النهوض ذنـــوب حل عنى القيود والأشراكـــا $^{5}$ 

وبعد ذلك نجد الشيخ يصف ممدوحه الرسول صلّى الله عليه وسلّم بصفات عدة، صفات أكثرها ذات معان صوفيّة يكثر تداولها على ألسنة المتصوّفة، صفات لا يدرك حقائقها إدراكا تاما إلا الذي نشأ في حجر الصوفيين، فهو نور الإله، وحير من يرتجى الفوز منه، وهو كاشف الحجب، وهو عين

<sup>(1)</sup> أبو بكر عتيق ، ديوان هدية الأحباب والخلان ، مخطوط ، مكتبة الشيخ أبو بكر عتيق بكنو ، 55 .

<sup>(2)</sup> السماك: نجم في السماء يضرب به المثل في العبد.

<sup>( 3 )</sup> النوالة : كل ما ينيله الحق أهل القرب من خلع الرضا ، وقد يطلق على كل خلعة يخلعها الله على أحد . وقد يخص بالأفراد ، معجم الاصطلحات الصوفية ، 118 .

<sup>( 4 )</sup> القرب : عبارة عن الفناء بما سبق في الأول من العهد الذي بين الحق والعبد في قوله تعالى { ألست بربكم ؟ قالوا بلي } ، معجم الاصطلحات الصوفية ، 161 .

الوصل : هو الوحدة الحقيقية الواصلة بين البطون والظهور وقد يعبر به عن سبق الرحمة بما لحمبة . وقد يعبر به عن قيومية الحق للأشياء ، فإنها تصل الكثرة بعضها ببعض حتى تتحد . وقد يعبر بالوصل عن فناء العبد بأوصافه في أوصاف الحق ، وهو التحقق بأسمائه تعالى المعبر عنها بإحصاء الأسماء ، كما قال عليه السلام : { من أحصاها دخل الجنة } ، معجم الاطلاحات الصوفية المرجع السابق ، 76 – 77.

<sup>( 5 )</sup> أبو بكر عتيق ، **ديوان هدية الأحباب والخلان** ، المرجع السابق ، ص : 55 .

الإله، وهو فيض الإله، وهو سيد الأنام، ورحمة للعالمين، وهو الرؤوف بمناديه، وهو نور مطلسم وهكذا، يقول:

> يرتجي الفوز منك من قد أتاكا أنت كنز الرحمان من سواكـــا3 ومفيض على الأنام سناكــــا أنبياء والرسل والأملاك\_\_\_\_ا

كاشف الحجب أنت كاشف حجابي أنت عين الإله مجلى سنــــاه أنت فيض الإله عين مفــــاض سدت كل الأنام إنسا وجنــــــا رحمة العالمين نور كيان يارءوفا بكل من ناداكات

واستمر الشيخ يذكر الصفات الأحرى التي امتاز بها محبوبه على نحو ما يفعله الصوفيون.

وفي ختام القصيدة نجد الشيخ يستشفع بممدوحه ويستغيث به، ثم يصلّى ويسلّم على رسول الله صلّى الله عليه وسلم وعلى آله وصحابته الكرام، فقال:

فعليك السلام منى إليك\_م وبها أرتجى مناي هناك\_ا

وعليك السلام خاتم رسل الله له فامنن أكون من أولياكا وعلى آلك الكرام وسلطم وعلى الصحب ثم من والأكا وعليك السلام ما قال حـب فسلام عليك ممن أتاكـــا $^{5}$ 

<sup>(1)</sup> أبوبكر عتيق ، المرجع السابق ، ص 56 .

<sup>( 2 )</sup> الحجاب : في اصطلاحات الصوفية ، انطباع الصور الكونية في القلب المانعة لقبول تجلى الحقائق . وفي اصطلاحات ابن عربي

<sup>: 294 (</sup> الحجاب : كل ما ستر مطلوبك عن عينك ) .

والريون : جمع رين ، وهو الحجاب في القلب . قال تعالى : { كلا بل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون } ، سورة التطفيف ،

<sup>( 3 )</sup> عين الله ، وعين العالم : هو الإنسان الكامل المتحقق بحقيقة البرزجية الكبرى ؛ لأن الله ينظره إلى العالم فيرحمه ،كما قال : ( لولاك لما خلقت الأفلاك ) ، راجع عبد الرزاق الكاشني ،معجم الاصطلاحات الصوفية ،المرجع السابق ، ص : 151 .

الكنز المخفى : هو الهوية الأحديثة المكنونة في الغيب ، وهو أبطن كل باطن ، راجع عبد الرزاق الكاشني ،معجم الاصطلاحات الصوفية ، ( دار المنار ، 1413 ه / 1992م)، ط 1، ص: 89

<sup>( 4 )</sup> سدت : أي من ساد يسود ، وهو فعل ماض للمخاطب ، أي ساد النبي صلّى الله عليه وسلم الأنام إنسا وجنا والأنبياء .

<sup>( 5 )</sup> أبو بكر عتيق ، **ديوان هدية الأحباب والخلان** ، المرجع السابق ، ص 56 .

### المطلب الثالث: الموازنة بين النصين.

إن بين القصيدتين معارضة، فالشاعر الثاني وهو الشيخ أبو بكر عتيق قد أعجب بقصيدة ابن الفارض فنظم قصيدته على نمط قصيدة ابن الفارض معارضا له، والشاهد على ذلك مايلى:

اتفاق في الوزن: فكلتا القصيدتين من البحر المديد، وهذا ركن أساسى لعقد المعارضة. -1

2 - اتفاق في القافية: كل قصيدة من القصيدتين كافيّة، أي أنّ الحرف الذي بنيت عليه القصيدتان هو (الكاف) وهو شرط ثانٍ من شروط المعارضة.

3 - اتحاد في الغرض: فالقصيدة الأولى في الحب الإلهي، والثانية في الحبّ النبوي، فبين الغرضين شيء من الاتحاد.

4 - البناء: لاشك أنّ الشاعرين قد سلكا أسلوبا واحدا في افتتاح قصيدتيهما، فكلّ من الشاعرين افتتاح قصيدته افتتاحا مباشرا من دون أن يقدم لها بمقدمة تذكر، ودون أن يقلّد القدماء في افتتاح قصائدهم، مثال ذلك قول ابن الفارض:

ته دلا لا فأنت أهل لذا كا وتحكّم فالحسن قد أعطاكا ولك الأمر فاقض ما أنت قاض فعلى الجمال قد ولا كا ويقول الشيخ أبو بكر عتيق:

فسلام عليك ممن أتـــاك يا حبيب الإله يرجو رضاكا طالما يرتجي الوصول إليكـم لكن الذنب عاقه عن لقاكا

5 — الألفاظ والمفردات: فالألفاظ في القصيدة الثانية معظمها مأخوذة من القصيدة الأولى، ولا سيما كلمات القافية، فمثلا الكلمات — رضاكا — لقاكا — هاكا — أشراكا — حتى أراكا — سناكا — غناكا — دعاكا — إسراكا — والاكا — الواردة في القصيدة الأولى، فإنمّا وردت أيضا في القصيدة الثانية.

6 – الأفكار والمعاني: اتفقت القصيدتان في الأفكار والمعاني حيث كانت معظم الأفكار والمعاني في القصيدتين معانٍ وأفكار صوفية.

فكل من الشاعرين بين يدي اشتياقه إلى محبوبه، فهو يحبّه حبّا جما، ويطلب دائما طريقة الوصول اليه والتقرب منه، فهو دائما يسعى لتحقيق هذه الأمنية، وإن كان هناك عائق يعوق بينه نيل مرامه، وفي ذلك يقول ابن الفارض:

وتلافي إن كان فيه التلاقي بك عجل به جعلت فدا كا وبما شئت في هواك اختبرني فاختياري ما كان فيه رضاكا ويقول الشيخ أبو بكر عتيق في ذلك:

طالما يرتجي الوصول إليك من جاك حضرا نال كل المنى وفاق السماكا

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على من ختم الرسالة، نبينا محمد وعلى آله وصحبه وزوجاته الطاهرات، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

### النتائج:

لقد تبين في نهاية هذا البحث النتيجة الأساسية التي نسعى إليها، وهي إثبات أصالة فن المعارضة في التراث الأدبي العربي النيجيري، وأنّه لايزال يحتل مكانة مرموقة بين الفنون الأدبية إلى يومنا هذا، وإلى جانب ذلك ظهرت لنا نتائج أحرى نلخصها على النحو الآتي:

موجود في الأدب العربي النيجيري - موجود في -1 المعارضات في الأدب العربي النيجيري - موجود في تراث أدباء نيجيريا، له آثاره ومكانته ومميزاته في تراثهم.

2 - تبين لنا أنّ الشاعر النيجيري متأثر بالشعر العربي تأثيرا بينا، وهذا التأثر جليّ في قصائد علماء نيجيريا من حيث الشكل والمضمون والأغراض، فالمتتبع لآثار شعراء نيجيريا يقف على ذلك دونأدنى شك، فيرى فنون الشعر العربي قديمها وحديثها في تراثنا الشعري.

5 - إن أدباء نيجيريا طرقوا الأبواب الشعرية في قصائدهم، وأكثروا من شعر المديح النبوي، حتى إنّ شخصية الرسول صلى الله عليه وسلم أصبحت ميدانا يتسابقون في قرض الشعر فيه.

4 - إن في أشعارهم ظاهرة التأثر والمحاكاة والتعرض للشعراء، وذلك واضح في داليتي الشيخ عثمان بن فودي والشيخ عبد الله بن فودي.

. وخريبة، وذلك واضح في أشعارهم ألفاظا صعبة وغريبة، وذلك واضح في قصائدهم. -5

تلك هي أهم النتائج التي توصل الباحث إليها في دراسته للمعارضات الشعرية في الأدب العربي النيجيري، إنتاج علماء صكتو وكنو نموذجا.

### التوصيات:

وبناء على ماتقدم، فإنّ الباحث يوصى إخوانه طلاب العلم في تخصص الأدب العربي والنقد الأدبي، وخاصة في مرحلة الدراسات العليا بتوصيات من أهمّها:

1 - الاعتناء بدراسة الأدب النيجيري، فإنّ ذلك يساعدهم على استنتاج الأحكام الأدبية من النصوص والفنون الشعرية والنثرية بطريقة ذاتية تلقائية، ويساعدهم كذلك في توسيع خبراتهم وتعميق فهمهم لحياة الناس والمجتمع والطبيعة من حولهم من خلال دراسة النصوص الأدبية.

حرى -2 أن يكثروا من مراجعة إنتاجات أدبائنا الأدبية، علّهم يخرجون لنا من تراث علمائنا نماذج أخرى من هذا الفن الأصيل.

والله ولي التوفيق

### المصادر والمراجع

## أولا - المخطوطات:

- 1 أبو بكر عتيق . ( ديوان هدية الأحباب والخلان ) . مكتبة أبوبكر عتيق بكنو. مخطوط.
- 2- محمد قن الغسوي . قصيدة في مدح المدينة المنورة بعنوان " نعم طيبة طه " . مكتبة عمد قن الغسوي بكنو . مخطوطة .
- 3- الوزير جنيد . ( ديوان اتحاف القارئ ببعض قصائد محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي ) . مكتبة الوزير جنيد بن محمد البخاري بصكتو . مخطوط .
- 4- الوزير جنيد . ( ديوان إفادة الطاليبن ببعض قصائد محمد بلو ) . مكتبة الوزير جنيد بن محمد البخاري بصكتو . مخطوط .
- 5- الوزير جنيد . **عرف الريحان في التبرك بذكر الشيخ عثمان** . مكتبة الوزير جنيد بن محمد البخاري بصكتو . مخطوط .

## ثانيا - الكتب المنشورة:

- الدكتور، إبراهيم أنيس وزملاؤه . د ت . ( المعجم الوسيط ). ط 4 ، د م. -1
- 2-أبو بكر عتيق. 1956 م. ( الفيض الهامع في تراجم أهل السر الجامع ). دم .ط 1.
- 3-الدكتور، إحسان عباس. 1983 م. (تاريخ النقد الأدبي عند العرب). دار الثقافة، ط 4.
- 4- أحمد الإسكندري ، ومصطفى عناني . 1337 هـ 1919 م . ( الوسيط في الأدب العربي وتاريخه ) . مطبعة المعارف بشارع العجالة بمصر ، ط 1 .
- 5- أحمد رضا . 1377 هـ 1958 م . ( معجم متن اللغة ) . دار مكتبة الحياة بيروت.
- 6- أحمد الشايب . 1954 م . ( تاريخ النقائض في الشعر العربي ) . مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ، ط 2 .

- 7- ابن خلكان ، أحمد بن محمد . 1994 م . ( وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ) . دار الصادر للطباعة والنشر ، ط 1 .
  - 8- الإلوري، آدم عبد الله إلوري. د ت. ( مصباح الدراسات الأدبية في ديار النيجيريا ). د م .
- 9- بكري شيخ أمين . 1972 م . ( مطالعات في الشعر المملوكي والعثماني ) . دار الشروق، ط 1 .
  - 10- ابن منظور ، جمال الدين محمد بن مكرم . 1994 م . ( **لسان العرب** ) . دار صادر ، بيروت ، ط 3 .
  - 11- أبو فراس الحمداني .الحارث بن سعيد بن حمدان . 2003 م . ( ديوان أبي فراس الحمداني ) . شرح وتقديم عباس عبد الستار ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط 5 .
    - ابن رشيق ، الحسن بن رشيق القيرواني . 2006 م . ( العمدة في محاسن الشعر 12 وآدابه ونقده ) . دار الطلائع ، القاهرة ، ط 1 .
- 13- الزوزي ، الحسين بن أحمد . 1994 . ( شرح المعلقات السبع ) . تحقيق وشرح : عبد السلام محمد هارون ، دار الطلائع .
  - 14 حسين يوسف موسى وزميله . ( الإفصاح في فقه اللغة ) . دار الفكر ، ط 2 .
  - 15 الدكتور، زكى مبارك. 1936 م. ( الموازنة بين الشعراء ). مطبعة البابي الحلبي، ط 2.
    - مختار مختار مختار الله ، زين الدين محمد بن أبي بكر . 1420 هـ 1999 م . ( مختار 16 مختار النموذجية ، بيروت صيدا ، ط .
  - 17 الدكتور، شوقي ضيف. د ت. ( البارودي رائد الشعر الحديث ). دار المعارف، ط 4.
  - 18- شوقى ضيف . 1971 م . ( فصول في الشعر ونقده ) . دار المعارف بمصر، ط4 .
- 19- الدكتور ، شيخ عثمان كبر . 5468 هـ 2004 م. ( الشعر الصوفي في نيجيريا ). النهار للطبع والنشر والتوزيع ، د ط .
  - 20- الأستاذ الدكتور ، شيخو أحمد سعيد غلادنث . 1982 م . ( حركة اللغة العربية وآدابها في نيجيريا) . دار المعارف القاهرة ، د ط .
- 21 الدكتور، طه وادي. 1981 م. (شعر شوقى الغنائي والمسرحي). دار المعارف، ط 2.

- 22 عبد الله بن فودي. د ت. ( تزيين الورقات في جمع مالي من الأبيات ) . د م، د ط.
  - 23 عبد الله الطيب . 1374 هـ 1995 م . ( المرشد إلى بعض أشعار العرب وصناعتها ) . دم ، ط 1 .
- 24 عبد الرحيم البرعي. 1992 م. (ديوان البرعي). المكتبة الثقافية ، بيروت ، ط 1.
  - 25 عبد الرزاق الكاشاني. 1992 م. ( معجم اصطلاحات الصوفية ). دار المنار القاهرة، ط 1 .
  - 26 الدكتور، عبد العزيز شرف. 2001. ( كيف تكتب القصيدة ). مؤسسة المختار، القاهرة، ط 1 .
  - 27 الدكتور، على أبو بكر. 1972 م. ( الثقافة العربية في نيجيريا من1750 م إلى 160 م ) د م، ط 1 .
- 28- أبو الفرج الأصفهاني، على بن الحسن. دت. ( الأغاني ). دار الفكر بيروت، ط 2 .
- 29 الجرجاني، علي بن محمد السيد الشريف. دت. ( معجم التعريفات ). دار الفضيلة، القاهرة.
- 30 الدكتور، على محمد حسن العماري. 1408 هـ 1988 م. ( التاريخ الأدبي للعصرين العثماني والحديث ). الإدارة العامة للمعاهد الأزهرية، د ط .
  - 31 ابن الفارض، عمر بن أبي الحسن. 1372 هـ 1953 م. ( **ديوان ابن الفارض** ). المكتبة الشعبية، ط 1 .
- 32 الأستاذ الدكتور، غرب طن ظوهو زاريا. 2002. ( محمد البخاري بن الشيخ عثمان بن فودي وشخصيته الأدبية ). شركة غسكيا زاريا، ط 1 .
  - 33 الفيروز آبادي ، مجد الدين. 142 هـ 199 م. ( القاموس المحيط ). دار الفكر.
    - 34 بحدي وهبة وكامل المهندس. 1969 م. ( معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب ). مكتبة لبنان، بيروت، د ط .
- 35 محمد الأمين عمر. دت. ( الشيخ أبوبكر عتيق وديوانه هدية الأحباب والخلان ) . زاوية أهل الفيضة التجانية كنو، نيجيريا، د. ط.

- 36- محمد بلو بن الشيخ عثمان بن فودي. 1382 هـ 1964 م. ( إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور ).د م، د ط. الدكتور، محمد حسين هيكل. د ت. ( ثورة الأدب ). دار المعارف، د .ط.
- 37 الدكتور، محمد عبد المنعم خفاجي. 1982 م. ( الأصالة والتجديد في روائع الشعر العربي ). المطبعة الفنية الحديثة، د ط .
- 38 الزبيدي، محمد مرتضي. 1386 هـ 1966 م. ( تاج العروس من جواهر القاموس ). دار ليبيا ببنغازي، طبع على مطابع دار الصادر <math>- بيروت، د ط .
  - 39- محمد الناصر كبر. د ت. ( سبحات الأنوار من سبحات الأسرار ). منشور ومطبوع بطريقة التصوير .
  - 40- معجم اللغة العربية بمصر. 1424 هـ- 2003 م. ( المعجم الوجيز ) . د م، د ط.

## ثالثا - الإلكترونية:

1 - فالح الحجية

37045/showthread.php?t=3http://www.ruowaa.com/vb

2 النابغة الذبياني ، الموسوعة الحارة ،

https://www.google.com/webhp?client=aff-maxthon-newtab&channel

https://www.google.com/webhp?client=aff- ، عمد صلاح زيد ، —3 maxthon-newtab&channel